UVAQ |tz

UNIVERSIDAD VASCO DE QUIROGA l"ltl‘t“:lﬂnal

REPOSITORIO ACADEMICO DIGITAL INSTITUCIONAL

“LA TRASCENDENCIA DEL HOMBRE POR MEDIO DE LA RELIGION
COMO FENOMENO ACTUAL EN EL PENSAMIENTO DE XAVIER
ZUBIRI”

14 , b Autor: Conejo Minguela Moisés Abraham
Ny

Tesina presentada para obtener el titulo de:

Licenciado en Filosofia

Nombre del asesor:

Gallardo Campuzano Luis

Este documento estd disponible para su consulta en el Repositorio Académico Digital
Institucional de la Universidad Vasco de Quiroga, cuyo objetivo es integrar organizar,
almacenar, preservar y difundir en formato digital la produccioén intelectual resultante

de la actividad académica, cientifica e investigadora de los diferentes campus de la
vniversidad, para beneficio de la comunidad vniversitaria.

Esta iniciativa estd a cargo del Centro de Informacion y Documentacién “Dr. Silvio
Zavala” que lleva adelante las tareas de gestion y coordinacion para la concrecion de
los objetivos planteados.

Esta Tesis se publica bajo licencia Creative Commons de tipo “Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada”, se permite su consulta siempre y cuando se mantenga
el reconocimiento de sus autores, no se haga uso comercial de las obras derivadas.



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/deed.es_ES
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/deed.es_ES

S‘{;RSIDAD VASCO DE QUI/.’O
=

g

]

UNIVERSIDAD
VASCO DE QUIROGA

FACULTAD DE FILOSOFiA
LA TRASCENDENCIA DEL HOMBRE
POR MEDIO DE LA RELIGION
COMO FENOMENO ACTUAL
EN EL PENSAMIENTO DE XAVIER ZUBIRI

TESINA

PARA OBTENER EL TiTULO DE:
LICENCIADO EN FILOSOFIA

PRESENTA:
MOISES ABRAHAM CONEJO MINGUELA

ASESOR DE TESINA:
MCSH. LUIS GALLARDO CAMPUZANO

CLAVE 16PSU0024X ACUERDO No. LIC 121129

MORELIA, MICH., ENERO 2026
m M.R.




Indice

(07T o 11 1] o TN RSP 8
oo I £ To T ol e TSP U RO PPU PR OPOPRRPRRN 8
L. ANTECERUENTES ...ttt et h e st st s bt bt e bt e b e e e b et s et ettt e et e s b sheesanesane e 8

Y= 1001 o T ab4- I o [o] ={ 1 or- U URTROUPPS 11
I S - 1 LR 1Yo o or- OO TP STUPRTPRRPR 13
3.1 LA traSCONAEINCIA «eeuveeuieriieiieeteet ettt ettt s bt sttt st e bt bt e bt e s bt e s me e eat e et e e bt e nbeesheesanesare e 15

3.2 HOMDIE ettt e b e sttt st et b bbbt b e nbe e sae e sanesare e 16

R I0C] 20T =4 o PSP 16

@ o] - L OO P RO PSPOPST 177
LT o 11 0o =T PP TP 188
6. JUSTIFICACION ...ttt sttt et et e e nbeesheesaeesane e 19
O o] 1=] 4 1Yo L3RR 19
1Y 1= oo o] [o =4 - TSRS 20
9. FUNAAMENTACION ..ttt st e st e e bt e s bt e e be e e s abeesabeeesabeesabeesneeesabeeennes 20
(07T o 11 1] (o TN | USSP 25
IR = R ol =T o [=T o ol TP U PP PUPTOPTOPPTR 25
1. Concepto de trascendencia €n el hOMDIE .........ooiiiiie i e 25
1.1 La trascendencia seguin san Agustin de HipoNa......ccceeivciiiiiiiiiee et 27

1.2 La trascendencia segun santo TOMASs de AQUINO ......uuieeeiiiiieiiiieeeeriieeeeritee e esreee e e sree e e s sveee e e saees 28

1.3 La trascendencia segUN Carl RANNEI ........uiiiiiiiiii ettt e e e e bre e e e 30

1.4 La trascendencia del hombre segln Karol Wojtyla.........ccueieecieiecciieeeecee e 30

2. El concepto de trascendencia €n 1a religiONn ........cooveiiiiiieiiiei e 32
2.1 La trascendencia seguN Balderas VEEA .......cccccuueiiieiiiiiieiiie sttt e srttee s sstree e ssvee e seaae e s senbae e e senraeaeeans 32
2.2 Latrascendencia segln Mircea ElIade .......ccoccuiiiiiiiiiiiiiiiie sttt e s e e s e e s evae e e 33
2.3 La trascendencia SegUN LUIS DUCK.......cccuiiiiiiiie ettt et e e s rr e e e e e e e e nraeeeeans 34
2.4 La trascendencia SegUN Adriano AlESSi.......cciccuiieiiiciieececiiee et e eettee e eette e e e etee e e e erae e e eebaeeeseraeeeeans 36
2.5 La trascendencia segun JOSEf SChMILZ .......oviiiiiiii i e e e e 37

K TR 2= 1= T o TSRS 38
3.1 El catolicisSmo y 12 traSCeNAENCIA. ....ccuviiieieiiee ettt ree e e e e e e bee e e e e e e s sareee e enees 39

3.2 El judaismo ¥ 12 traSCeNAENCIA ...eeeiiuiiee ettt et e e e e re e e e e rte e e e srae e e e sareee e eeanees 40



3.3 El budismo Yy 12 trasCeNdENCIa.....cccoccuiiiieiiiie ettt e e e e 41

3.4 El hinduismo Y 13 trasCeNAENCIA . .cccccuiiee et e e e ree e e e e e e e e rae e e s s raee e e aees 43
(07T o 11 U] (o TN || OO R U SRS PO UT TP PPRRO 45
IR oY Vo L= o Tol - Iy =Y U g 17U ] [ S 45

1. ELhombBre SEEUN ZUDITi c..uvviiiciiee ettt e e te e e e e bte e e e e are e e e e abte e e eensaeeessnneeeeennsens 45
D oL I Yo T [T o [ (o T <Y | USSR 48
I 2 U] 11T o o (RSP SPPI 50
O B [0 Y=Y U I AT | o] [ o PP 52
5. La trascendencia SEZUN ZUDINi...ccuuiiiicuiieeiiiiie ettt ettt e ettt e e s s e e s saae e e s sbbe e e s ssreeessnnreeessnreeees 55
(SR N =Y [T={To T o BT ={ U o T4 U] o 1 o TR 57
A S oY Vo Tol Lo Y I=T 0} ol =] [F=4To 1Yo J TR 59
(0T o 11 U] Lo TN LY PSPPSR 60
Trascendencia €l homMbre aCtUAL........ooiiiiiie et 60
1. Espiritualidad Y reliZION......coi i s s rre e e e nae e e e eaaees 60
D LI VoY 0] o TS =] =4 T 1Yo JO PSSR 61
R N oY 1T Vol W =] =4 o 1Y R 63
4. EL NOMDBIE @CtUAI ..eeiiiiieeie ettt ettt et e et e e st esbe e e sabeesabee e abeesabeeenteesareenas 64
o = I\ O T2 = 1 - O OO PPPPPPP 65
5.1 GNOSTICISMIO. ccciiiiiiiiiitit et s a e s st s e e s s sara e s 66
5.2 ESOTEIISIMO weeiiiiiiiiii ittt et s st e s saaa e s 67
I B 2 (CT T={ o T g TeT o =] g1 =] (=TT 68
6. El hombre en 1a religion actual ........oocuviiiiiiiie e s e e e sarae s 70
7. TrasCeNAENCIE ACTUAL..ccuuiiiiie ettt ettt sa e st e e bt e e s b e e s st e e sabeesabeeesnbeesbeeeneee 71
8. La trascendencia del hombre por medio de [a religion ..........oooeiiiiecciie e, 72
CONCIUSTON ...ttt ettt b e e s bt e sht e sat e st e e bt e bt e bt e sae e eaeeeateembeenbeebeesbeesaeesanesnreeane 75
RO O EINCIAS. . ettt ettt ettt ettt e st e ettt e st e e b e e e st e e e bt e e s a bt e e be e e sabee e bt e e eabeesbeeenbeesabeeennes 78



Introduccion

En la época contemporanea, el interrogante sobre la trascendencia suele quedar relegado a un
segundo plano o vinculado exclusivamente al fendmeno de la muerte. Se propone analizar como
el ser humano trasciende mediante la experiencia religiosa, abordando este proceso a partir de los
hechos fenoménicos que constituyen la existencia humana. Bajo esta perspectiva, el hombre no es
un receptor pasivo, sino un animal que posee inteligencia, lo que le permite aprehender la realidad

de manera directa.

El hombre, aprehende las cosas de la impresion de la realidad, los modos de inteleccion no
son ordenados en tiempo y forma, sino que constituye un acto intelectivo que parte del

conocimiento. Se llama inteligencia sentiente. (Zubiri, 1986)

La realidad humana, a diferencia de las cosas que tiene de suyo la religacion no lo
caracterizan formalmente, la propia realidad es suya como suidad que es en lo que consiste segiin
su criterio, el hombre como persona, por otra parte tiene un grado de independencia de su realidad
incluso frente a Dios si aceptamos la realidad divina se trata de un modo absoluto de la realidad
personal del hombre, todos los actos que conforman la vida del hombre; vivir es realizarse. (Zubiri,

1986.).

Esta investigacion analiza el fenomeno de la trascendencia humana y la experiencia de lo
real que Xavier Zubiri define como religacion, la cual constituye un hecho probado dado en la
aprehension primordial de la realidad. Es fundamental comprender que, bajo esta perspectiva, el
tema de Dios se halla inscrito en lo real, pues la divinidad constituye formalmente a las cosas como

reales al ser su fundamento tltimo.



Las religiones representan la plasmacion de esta religacion fundamental. Cuando este
vinculo radical se manifiesta en el espiritu objetivo, se configura la religion como el espacio donde
el ser humano, dentro de una concepcion divina, vive un encuentro personal con la deidad. En
ultima instancia, este proceso no es una mera abstraccion, sino una experiencia fisica y real, que

permite al hombre alcanzar su plenitud y sentido trascendente.

El proceso de la trascendencia humana desde diversas perspectivas filosoficas, las cuales
ofrecen pautas para comprender la naturaleza unica de este fenomeno. En el proceso intelectivo
del hombre, va desde el misterio de la deidad hacia la divinidad a través de la busqueda del
fundamento en las cosas reales. En este contexto, la verdad religiosa se alcanza intelectualmente
mediante los grados de adecuacion que se actualizan en la persona humana a través de su entrega

a la realidad divina por medio de la fe.

Este acto no es una imposicion, sino que consiste en la aceptacion libre del ser atraido por
lo divino; por lo tanto, para acceder a esta plenitud, el ser humano recurre a las religiones, las
cuales son la plasmacion objetiva de lo trascendente. Es esta realidad divina, personal y
trascendente, que se manifiesta como fundamento del poder de lo real, a la que Zubiri denomina

Dios

Las diversas tradiciones religiosas tienen perspectivas distintas respecto a la trascendencia,
las cuales se ven influenciadas por el contexto sociocultural y las particularidades del culto
practicado en cada ambiente, responde a que cada religion asume una concepcion propia de Dios,

del mundo y del hombre.

El primer capitulo presenta las bases tedricas y los conceptos fundamentales del estudio,

centrados especificamente en las nociones de hombre, religion y trascendencia. Finalmente, este



apartado integra una semblanza biografica y una revision cronoldgica de las obras de Xavier
Zubiri, proporcionando el marco referencial necesario para comprender el desarrollo de su

pensamiento.

El segundo capitulo se dedica al andlisis e interpretacion del concepto de trascendencia
desde la perspectiva: filosofica y religiosa. En la primera seccion, se exploran las concepciones de
pensadores clave como San Agustin de Hipona, Santo Tomdas de Aquino, Carl Rahner y Karol
Wojtyla, identificando la vision particular sobre la capacidad del hombre para superar su propia
finitud. Posteriormente, el estudio de las tradiciones religiosas. Este andlisis permite comprender
coémo los creyentes de cada doctrina practican y conciben la trascendencia como un camino de
perfeccionamiento y un encuentro con lo divino, permitiendo al ser humano ir mas alla de sus

paradigmas histéricos y culturales a través de su razon y libertad.

El tercer capitulo analiza en profundidad el pensamiento de Xavier Zubiri respecto a la
trascendencia del ser humano a través del fenomeno religioso. En este apartado, se establecen los
presupuestos fundamentales de su filosofia, abordando la conexion entre el hombre, Dios y la

religion desde la perspectiva de la religacion.

La busqueda de la trascendencia se considera una necesidad natural del ser humano, en la
cual se manifiesta en el deseo de dejar un legado que sirva de guia para el perfeccionamiento
consciente y libre. Esta herencia, entendida como una forma de ensefianza, que permita el
desarrollo del ser, integrando sus dimensiones en un proceso de crecimiento que supera su
animalidad. Aunque el hombre reconoce su finitud bioldgica, busca en su integralidad proyectarse

hacia lo trascendente para superar las limitaciones de su existencia terrena. Las facultades



racionales y emocionales se integran en su vida social como una opcidn de busqueda para alcanzar

una experiencia auténtica, fundamentada en su conciencia, dignidad y libertad.

Esta herencia es enseflanza, que permite el perfeccionamiento consciente y libre de su ser-
holistico. El hombre sabe que es un ser finito, sin embargo, busca en su integralidad la
trascendencia. En su vida social, lo racional y emocional del hombre. Se proyecta como opcion de

busqueda de la trascendencia para lograr asi una experiencia.

Lo racional y emocional del ser, se proyecta como una opcion de busqueda del hombre y
de la trascendencia, para lograr superar asi, la finitud de su ser y de su existencia terrena. En cada

cultura y creencia, establecido caminos, reglas y modos de alcanzar la trascendencia.

La realidad trascendente no puede considerarse como una solucion de lo inexplicable, que
no tiene su fundamento y comprension racional. Dicha manera de ver las cosas, seria criticada
como pre-cientifica y en la medida en que va avanzando la ciencia iria reduciendo el ambito

trascendente y religioso. Ha de justificarse por si mismo.

Este panorama se vio alterado por la irrupcion de la Nueva Era, una corriente que alcanzo
un crecimiento acelerado durante la década de los noventa. Este movimiento integra una compleja
mezcla de creencias espirituales, religiones orientales y tradiciones esotéricas antiguas de las que
emergio el ocultismo. Como resultado de su propuesta sincretista, atrayendo a numerosos
creyentes que terminaron dispersandose y abandonando sus religiones tradicionales. Por
consiguiente, esta investigacion se propone indagar si el ser humano, tras haber pasado por estas
corrientes modernas, retorna a su fe originaria para encontrar en ella una experiencia de

trascendencia auténtica y un encuentro personal con la divinidad.



Capitulo 1

Marco teorico

1. Antecedentes

La reflexion realizada por algunos filosofos respecto a la religion, desde su época, y la

experiencia que han alcanzado hasta ahora en la actualidad son los siguientes:

Socrates murid con firmeza y lealtad a sus principios, a sus creencias, a su filosofia de la
vida; muri6 con dignidad, sin sometimiento alguno y seguro, actuando con fiel respeto a las leyes
de la ciudad, después de vivir entregado de entero a la filosofia y a la educacion del pueblo

ateniense, sin percibir remuneracion alguna. (Platon, 1871).

Muri6 en acatamiento de una orden formal, que dice le enviaba Dios, y en su condicién de
filésofo se prestaba gustoso a la muerte. Muri6 pensando encontrar en el otro mundo dioses
buenos, sabios y justos. Confiando que hay algo reservado para los hombres después de esta vida:
gozar de bienes infinitos, y que, segun la antigua maxima, los buenos serian mejor tratados que los

malos. (Platon, 1871).

Con la muerte de Socrates, se hace una analogia de la trascendencia, aunque no menciona
algo directamente de la trascendencia del hombre. Socrates deja la trascendencia al momento de
su muerte. ;Cual es la trascendencia que deja? Todo lo que ¢l sabia y compartia con las personas,
las acciones buenas, lo que plasmé en el pensamiento de distintos filosofos, iluminandolos con la
sabiduria; en el fragmento, se quedd pensando en encontrar otro mundo lo cual era la percepcion

de ¢l a lo que ¢l sabia que era desconocido en las realidades.

En el texto del Fedro, Platon nos explica el mito del carro alado, el cual es la relacion del

alma y el cuerpo. Las partes del carro alado representan la parte irascible, la parte concupiscible,

8



y la razdn, el alma, pues esta compuesta por estas tres partes. Para Platon, el alma preexiste al

cuerpo y existe independiente del carro que es movido por los dioses.

La falta de armonia entre los caballos hacen caer a la auriga; en ese momento cae el alma
y queda atrapada en un cuerpo, en un mundo sensible; en este no se pueden ver las ideas solo
imagenes de las ideas, imagenes que una vez contemplo . Este carro puede recuperarse y lo hace
ejercitando la filosofia y practicando la virtud; con ella es capaz de volver a mantener el carro y

evitar caer al mundo sensible.

Para Platon, la muerte es solo prepararnos para regresar al mundo de las ideas. (Platon,

1986, p. 344).

En este contexto se hace una analogia con la trascendencia del hombre. En este mito de
Platon, el hombre es este carro, el cual tiene la razén para llevar de una manera equilibrada,
teniendo asi un control de nosotros; el alma es la parte divina del hombre que se complementa con
el cuerpo. Que por medio del alma se puede ver la verdad; cuando el hombre esta en la realidad,
puede volver hacia este mundo que llama Platon, de las ideas; el hombre lo hace cambiando
aspectos para bien que le permitan esta trascendencia. Solo el hombre virtuoso llega a la

trascendencia y es lo que espera el ser humano.

Plotino supo continuar esta linea de pensamiento afirmando que el Uno no solo se
encuentra mas alla de la sustancia, sino que también trasciende al Ser y al Intelecto. En su
perspectiva, aun cuando el Uno produce todas las cosas y las sostiene en el ser, sin embargo, no
comparte el mismo ambito ontologico. Tanta es la trascendencia aludida aqui que ni siquiera es
posible afirmar que un ambito ontoldgico propio del Uno, por cuanto toda realidad supone el ser

y este se encuentra por debajo del Uno. En una orientacién similar, sostuvo que mas alla de todos



los cuerpos esta la sustancia del alma, mas alla de todas las almas, la naturaleza inteligible, mas

alla de todas las sustancias inteligibles, esta el Uno". (Plotino, 1982).

Posteriormente, tras la inculturacion Helénica al cristianismo, es decir, la fusion del espiritu
griego que en la interpretacion antigua comprendia la lengua y la cultura griega con la vida oriental
en los cambios politicos que favorecieron el intercambio cultural, filosofia y religion, este
movimiento tuvo lugar en la predicacion del mensaje cristiano. Se da una revolucién en la manera
de entender el fenomeno en el mundo religioso en la época medieval, resaltando las doctrinas de

aquellos pensadores que marcaron el ritmo de la historia en el pensamiento.

Aparece san Agustin, quien propone una mirada del pensamiento religioso desde la
doctrina neo-platonica de Plotino, que todo procedia del UNO, el hombre trasciende lo material
en medida que su alma se vuelve a hacia lo inteligible. Por su parte, santo Tomas de Aquino tiene
la concepcion de la unidad del cuerpo y alma creada por Dios gracias a su inteligencia y voluntad
el hombre puede ir mas alla de lo material. Sistematizando desde la filosofia aristotélica la manera
de comprender la religiéon por medio de la razoén. Cabe destacar que, en el lapso del tiempo
medievo, sobresalen otros autores importantes. Sin embargo, se considera mencionar a los dos

autores por su relevancia que su pensamiento. (Gilson, E. 1967, p. 36).

A finales de la modernidad aparece el pensamiento de Seren Kierkegaard, quien tiene una
interpretacion muy particular: el hombre alcanza la trascendencia unica y exclusivamente en su
relacion con Dios; los hombres son un peligro que hay que sortear y evadir con mucho cuidado;
por ello, el hombre debera reducirse a la “singularidad” y entrar en relacion esencial solo con Dios.

La relacion con otros hombres impide la tinica relacion esencial. (kierkegaard, 1980, p. 45).

10



Por consiguiente, el aspecto de la trascendencia en el hombre se caracteriza por lo religioso
que, envuelta entre la paradoja de lo divino y el hombre, se abre a la perspectiva de la fe, donde se

expresa en el trascender del humano.

Después de hacer este recorrido sobre el concepto de trascendencia, se llega al pensamiento
de Xavier Zubiri, quien propone el concepto, el cual se aborda desde la perspectiva de la

trascendencia del hombre, por medio de la religion.

En el tema de la trascendencia en el ser y la estructura de los trascendentales, se mantiene
en el pensamiento de filosofia y teologia en la Edad Media. Zubiri en lo cual sabe y explica el
orden riguroso de los trascendentales en la estructura del ente cuanto ente para la escolastica que
admite un estricto orden trascendental. La preeminencia de la realidad respecto del ser trastoca el
orden y la estructura es diferente, ya que lo agrega en la realidad. En este trabajo se expone el
orden trascendental en la filosofia de Zubiri, y el problematismo de los trascendentales. (Sanchez

J. A, 2012).

2. Semblanza biografica

Xavier Zubiri nacié en San Sebastian, el 4 de diciembre de 1898. Ingresé en 1917 en el
seminario de Madrid. Ademas de la carrera de Teologia, estudié Filosofia con Juan Zaragiieta, y
en 1919 con Ortega y Gasset, quien dirigi6 su tesis, en la Universidad Central de Madrid. Se ordend
sacerdote en 1921, y cinco afos mas tarde gana la catedra de Historia de la Filosofia en la facultad

de Filosofia y Letras en la misma universidad.

11



Con permiso para sus estudios, en 1929 marcho a Friburgo para estudiar el pensamiento
fenomenologico con Husserl y Heidegger. Al afio siguiente viajé a Berlin, donde conoce a Albert

FEinstein.

En 1935 aparecera ;Qué es saber? Donde Zubiri buscaba afanosamente una logica de la
realidad que le permitiera una superacion de la fenomenologia; el saber filoséfico y su historia
como de Dios como del curso en Madrid, fue a Roma, donde aparece el problema de Dios como
momento estructural del hombre en la religacion. El concepto en este estudio es aquel germinal,
el cual denomina dimension teologal en el desarrollo que le dio en sus cursos y libros. Se seculariz6
y contrajo matrimonio, un afo después, con Carmen Castro Madinaveitia, hija del historiador

espafol Américo Castro.

Durante la guerra civil espaiola se dirigi6 a Paris, donde permanecio hasta el fin de esta.

En esa ciudad, Zubiri trabajé en Fisica con Louis de Broglie y Filologia con Emile Benveniste.

En su regreso a Espafia acepto la catedra de Filosofia en Barcelona. Poco después pidi6 la
disponibilidad, descontento por la falta de libertad de pensamiento. Desde entonces impartid

cursos privados, muchos de ellos publicados a titulo postumo.

Durante un tiempo, para sobrevivir, se dedicd con su esposa a la traduccion de textos; una
de sus traducciones mas conocidas fue la que realizé de la obra ;Qué es Metafisica? de Martin

Heidegger.

En 1947 creo la Sociedad de Estudios y Publicaciones, de la que fue presidente. En 1980,
a pesar de su avanzada edad y con el apoyo de algunos de sus alumnos, desarroll6 la trilogia de

"Inteligencia sentiente". Fallecio en Madrid, el 21 de septiembre de 1983. (Camargo, 1987).

En este trabajo se utilizaran las siguientes obras:

12



Hombre y Dios,

En torno al problema de Dios

Estructura de la metaafisica

La raiz de lo sagrado

3. Bases teoricas

El orden de lo trascendental en el ser y la estructura de los trascendentales, el pensar de la
filosofia y la teologia de la Edad Media. Xavier Zubiri se sabe heredero de esta tradicion; pero se
sabe también heredero de la fenomenologia de Husserl y de la ontologia fundamental y
hermenéutica de Heidegger. Frente a la tradicion, y al mismo Heidegger, Zubiri afirma la
preeminencia del momento de realidad respecto del momento de ser en las cosas. Esta
preeminencia de la realidad respecto del ser trastoca el orden trascendental mismo, ya que lo
adscribe a la realidad y no al ser; y exige que el orden trascendental y su estructura se construyan

de una manera diferente a como lo hizo la tradicidon desde el horizonte del ser.

El fundamento de la estructura trascendental; se trata solo de dos expresiones del ente: Ens
significa que la cosa es, y res significa aquello que la cosa es; es decir, su ordenacion al esse; sin
esta ordenacion aptitudinal al esse la cosa seria nada. Desde la metafisica zubiriana, res en tanto
que aquello que la cosa es nombra, la talidad de la cosa, mientras que ens nombra la realidad de
suyo de la cosa. Nos sirve, sin embargo, la equivalencia comparativa porque Zubiri conserva
deliberadamente el orden trascendental, aunque suscrito a la realidad en cuanto tal y no al ente.

(Villa, 2012).

Para la Escoléstica es un trascendental intrinseco al ente, pero negativo. El aliud es la

alteridad del quid; el ente en tanto ente es aliquid. Es este y no es aquel otro. O aquel otro no es

13



este. El ente es aliquid. Igual que con el unum, la Escolastica se atasco con el aliquid. Zubiri cree
salvar estos atascos diciendo que lo decisivo, la necesidad metafisica de esta multitud, que, al
igual que la positiva entidad en el caso del unum, si bien no pertenece al ente como propiedad

trascendental suya, sin embargo, desempefa una funcion trascendental. (Villa, 2012).

Zubiri busca un andlisis de hechos; que componen el libro Sobre la religion constituyen
una primera exposicion del constitutivo problematismo de la realidad humana y su dimension
teologal. El filésofo toma la realidad humana en si misma, en cuanto tal, sobre la base de lo que

para €l son hechos irrefutables.

El hombre esta religado a la realidad, que es lo que le hace ser; se trata de un apoyo, un
hecho irrefragable, pero también, al mismo tiempo, en palabras de Zubiri, una “vivencia oscura,
larvada, incognita, generalmente muerta en el anonimato”. Pues bien, el poder de lo real también
se muestra en las personas en forma de voz de conciencia. Para el pensador, el hecho mismo del
dictar de la voz de la conciencia, rigurosa inteleccion auditiva que emerge del fondo metafisico de
la realidad personal del hombre, es “la palpitacion sonora del fundamento del poder de lo real en

mi”. (Goémez, 2018, p. 354).

La realidad humana, a diferencia de las cosas, no solamente tiene de suyo sus propias notas
que la caracterizan y definen, sino que el hombre es formalmente suyo, esto es, se posee a si
mismo; su propia realidad es suya. Zubiri denomina a este caracter de realidad (suidad), que es en
lo que consiste, seglin su criterio, el hombre como persona. Por otra parte, el hombre tiene siempre
un cierto grado de independencia frente a las demaés realidades, al estar libre de todas ellas, de su
propia vida, e incluso también frente a Dios, si aceptamos la realidad divina. Se trata del modo

absoluto de la realidad personal del hombre. (Gémez, 2018, p. 356).

14



En el estudio del hombre, se determina por conceptos que no conoce, pero que se distinguen
en el conocimiento del ser humano; es, pues que en la filosofia hay muchos términos, los cuales
ayudan a comprender el conocimiento que se quiere conocer. Es por esto que se proponen algunos
conceptos para facilitar el entendimiento del tema. Enseguida, se proponen algunas lineas rectoras

de su pensamiento.

3.1 La trascendencia

Significado etimoldgico de paso de un lado a otro tras, sino especialmente un ir “mas alld”
que connota un ascender, scendo; serd un error considerarlo como un ir a otra cosa, lo cual en
ultimo término es un extrafiamiento. Todo trascender afirma es un paso mas alla, pero en aquello

que trasciende, sin negarlo y sin anularlo (Zubiri, 1974. p. 24).

Hay una primera trascendencia: “remision del momento estimulante al real. Esta remision,
esta trascendencia, no es un momento del acto de aprehension, del acto de inteleccion, sino que es

un momento de lo aprehendido mismo en el acto aprehensor”. (Zubiri. 1974. P. 24).

“Trasciende desde lo que tiene de estimulante a lo que tiene de realidad, est¢ o no
estimulando”. “Entonces, realidad no es el mero correlato de un modo de aprehension, sino
apertura a lo que las cosas son de suyo. Esta trascendencia es una remision desde su actualidad
intelectiva, esto es, desde ser actual en la inteleccion, a ser real, a ser de suyo. Esta remision no es
un acto de inteligencia, es un acto de la cosa en la inteligencia, un acto en el que la cosa se actualiza

desde si misma. (Zubiri. 1974. P. 24).

15



3.2 Hombre

Para Zubiri, el hombre es la unidad radical psico-somatica, en la que lo somatico esta psiquizado

y lo psiquico esta somatizado. (Zubiri, 1982. p.15).

Es una manera finita de ser real y efectivamente Dios. La naturaleza humana es ese momento
de finitud, multiple y variado, que en el caso del hombre muestra una estructura determinada. El

hombre "es una manera finita de ser Dios". Y esta finitud es formalmente experiencia.

Un animal de realidades y esa condicion de animalidad que es suya, en cuanto esencia abierta,

es la manera como esta incluido su modo experiencial. (Zubiri, 1974. p. 377).

3.3Religion

La religion es la plasmacion de la religacion, porque a fin de cuentas siempre asume el
caracter de una concepcion de Dios, del mundo y del hombre. La religion tiene, en primer lugar,
un rasgo diferente que depende de las diferentes ideas en torno a Dios: la vision politeista, panteista
y monoteista. A cada uno de estos tres conceptos, que es verdadero a su manera, el hombre llego

por distintas rutas. (Zubiri 1982. pp. 222-224).

La religacion es un hecho total y radical. Es ante todo un hecho, como la misma realizacion
personal. Pero se trata de un hecho total, ya que afecta a la realidad personal entera. También es
un hecho radical, porque es la re-ligacion a la realidad lo que configura a la persona. (Zubiri, 1935.

p. 361).

16



4. Obras

Las obras mas importantes de Xavier Zubiri son las siguientes:

(1944) La raiz de lo sagrado; Naturaleza, Historia, Dios

(1963) El hombre, realidad personal

(1963) Sobre la esencia

(1963) Cinco Lecciones de Filosofia

(1964) El origen del hombre

(1966—67) Notas sobre la inteligencia humana

(1973) La dimension historica del ser humano

(1974) El hombre y su cuerpo

(1975) El problema teologal del hombre

(1976) El concepto descriptivo del tiempo

(1978) La idea de filosofia en Aristoteles

(1979) Respectividad de lo real

(1980) Inteligencia Sentiente: Inteligencia y Realidad

(1981) Prologo a la traduccion norteamericana de Naturaleza, Historia, Dios

(1981) Reflexiones teoldgicas sobre la eucaristia

(1982) Inteligencia y Logos

17



(1983) Inteligencia y Razon

(1983) ;Qué es investigar?

5. Hipotesis

En la sociedad contemporanea, la trascendencia, se analiza desde la filosofia, como un
fendomeno del ser humano y de su capacidad de ir mas alld. Este estudio aborda la trascendencia
por medio de la religion desde una perspectiva fenomenoldgica. Se abordara como experiencia del
ser humano, que busca el fundamento de lo divino. El concepto de la religion, sobre todo
experimenta, por su existencia dentro de esta situacion, que conlleva lo que lo mueve a optar por
la trascendencia por medio de lo divino, desde la concepcion de algunos filosofos y religiones que

llevan al hombre a lograr cambios en ¢€l.

El hombre se define como una realidad abierta. Esta apertura se fundamenta en la
inteligencia sentiente como un acto de aprehension de la realidad donde el hombre no solo siente
estimulos, sino que intelige lo real de suyo. A través de esta inteligencia, las acciones humanas
quedan vinculadas al poder de lo real, convirtiendo a la deidad en una realidad accesible para el

ser humano.

En este contexto, la religacion aparece como el vinculo fisico y radical que sostiene al
hombre en la existencia; es el apoyo en el poder de lo real que nos hace ser personas. Por tanto, es
preciso aclarar que las religiones son la plasmacion objetiva de este hecho de la religacion en el
ser humano. Esta plasmacion se manifiesta como una configuracion de fe que permite al hombre
vivir un encuentro personal con la deidad, reconociendo en las tradiciones religiosas la
manifestacion del poder que fundamenta su realidad.

18



6. Justificacion

La consideracion que se le da a los temas de religion no es tan comun, ya que esta area
dentro de la filosofia, algunos fildsofos investigan mas a fondo, en la cual aportan su perspectiva;
otros solo investigan acerca de la religion o temas semejantes. Es interesante indagar sobre la
trascendencia del ser humano, que experimenta por medio de la religion; es por esto que se
conciben como atractivas, las conductas que tiene el ser humano cuando alcanza la plenitud
después de hacer una profunda bisqueda para su union con lo divino. Esta plenitud solo la alcanza
cuando se entrega el hombre libremente, lo llega a manifestar mediante la adoracién o en una
suplica orante. Zubri explica que unido a esta entrega esta la fe del ser humano. La nueva era ha
tenido un impacto en la sociedad desde sus inicios hasta la actualidad; muchas practicas de esta
corriente se han quedado, y hace una mezcla de lo que ofrece con las creencias de cada religion.
Esto abre un panorama, a modo de un andlisis fenomenologico por la dispersion de la corriente en

lo trascendental de la religion en la actualidad.

7. Objetivos

Objetivo general: Analizar la trascendencia del hombre a través de la vivencia religiosa actual,
en el pensamiento de Xavier Zubiri.

Objetivo I: Conocer los presupuestos de la filosofia de la religién en torno a la trascendencia para

comprender la investigacion.

Objetivo II: Conocer la trascendencia del hombre en la concepcion de unos filosofos y de algunas

religiones.

19



Objetivo III: Analizar el pensamiento de Xavier Zubiri y los presupuestos en su pensamiento.

Objetivo IV: Reflexionar y comprender al ser humano y su capacidad de trascendencia por medio

de la religion, en el pensamiento actual.

8. Metodologia

Los métodos que se llevan a cabo en este trabajo de investigacion son los siguientes:

El método que se aplicara en este trabajo de investigacion en general es el interpretativo.

En el primer capitulo se conocen los conceptos fundamentales de Xavier Zubiri respecto a

la trascendencia de la religion, por lo cual el método a utilizar es el descriptivo inductivo.

En el segundo se expondré la concepcion de la trascendencia de algunos filosofos y en las

religiones, por lo que el método seréd el método interpretativo.

En el tercer capitulo se expondra el pensamiento del autor Xavier Zubiri; se utilizara el

método interpretativo.

En el cuarto capitulo se reflexiona sobre la trascendencia del hombre actual, por lo que se

utiliza el método analitico interpretativo.

9. Fundamentacion

A lo largo de la historia, el ser humano es un individuo que estd dotado de inteligencia y
libertad; es el animal que razona y es inferior a los animales por poseer inteligencia. Asi como el

hombre es objeto de estudio, también lo es el acto de trascender, que es no quedarse en su

20



animalidad, sino ir mas alld en su animalidad. Se tiene entendido que el hombre puede trascender
de formas distintas en las diferentes religiones, las cuales cada una tiene su deidad y sus formas;
es donde cambian, en la preparacion del ser humano para experimentar en la religion con lo divino,

y con ello la fe que estd dentro de la entrega y la unién estrecha.

La apertura y trascendencia del conocer humano desglosado en su trilogia Inteligencia
sentiente. Sin embargo, como tales, son dos notas que afectan internamente a la comprension

antropologica de Zubiri.

La nocion de apertura, algo claro, como nota que afecta a la realidad humana desde su
configuracion mas elemental, estd asegurada desde el nivel ontologico fundamental. En esa linea,
Zubiri divide lo real en realidad o esencia cerrada y realidad abierta, que es el hombre, e incluso,
entre ambas, la Glltima no solo es una realidad més, sino que expresa (como culminacién), de un

modo mas acabado y perfecto, todas aquellas caracteristicas que definen lo real.

Esta nocion de apertura es vinculada a trascendencia que, para Zubiri, no implica solo su
primer significado etimoldgico, sino especialmente un ir mas alla que connota un ascender; sera
un error considerarlo como un ir a otra cosa, lo cual en Ultimo término es un extranamiento. Todo
trascender afirma es un paso mas alla, pero en aquello que trasciende, sin negarlo y sin anularlo.

(Zorrosa, 2015. p. 463).

Se “trasciende dentro de la aprehension misma y quedandonos dentro de ella desde lo que
tiene de estimulante a lo que tiene de realidad, esté¢ o no estimulando”. Es apertura a lo que las
cosas son de suyo. Esta trascendencia es una remision desde su actualidad intelectiva, esto es,
desde ser actual en la inteleccion, a ser real, a ser de suyo. No es un acto de inteligencia, es un acto

de la cosa en la inteligencia, un acto en el que la cosa se actualiza desde si misma, es actual de

21



suyo”. Se presenta en la aprehension; no puede reducirse a su presentarse ante mi; la inteleccion
no lo determina, ni lo pone; la remision de lo tenido objetivamente a lo real como tal no es un
dinamismo logico, es un dinamismo de la inteligencia que, como dice en otro lugar Zubiri, ha

quedado prendida de lo real, es guiada por ¢l, es llevada por la realidad. (Zorrosa, 2015. p. 464).

Es querido por ser valioso, porque es un bien aprehendido como valioso, en cuanto a la

intersubjetividad considerada.

El hombre es realidad intelectiva. El punto de partida de la filosofia zubiriana es la
aprehension primordial de realidad; es el acto elemental, propio y exclusivo de la inteleccion, la
inteleccion por excelencia, que, por resultar insuficiente su contenido, se enriquece en los modos
ulteriores de inteleccion. El hombre aprehende las cosas en impresion de realidad. Sin embargo,
los tres modos de inteleccion no estan ordenados en el tiempo de forma, sino que constituyen un
acto intelectivo unico del que parte todo conocimiento. Es la inteligencia que Zubiri denomina

sentiente. (Zorrosa, 2015. p. 355).

La realidad humana, a diferencia de las cosas, no solamente tiene de suyo sus propias notas
que la caracterizan y definen, sino que el hombre es formalmente suyo, esto es, se posee a si mismo,
su propia realidad. Denomina a este caracter de realidad suidad, que es en lo que consiste, segin
su criterio, el hombre como persona. EI hombre tiene siempre un cierto grado de independencia
frente a las demas realidades, ademas de su propia vida, e incluso también frente a Dios, si

aceptamos la realidad divina. Se trata del modo absoluto de la realidad personal del hombre.

Ha sido objeto de estudio universal. El corresponde con la ligacion que hay entre el ser

humano y lo divino como ser superior, trascendente y misterioso, algo que ejerce sobre €l es un

22



poder, porque le concierne intimamente y presenta un sentido para su vida, pues comprende el

saber de la religion, por lo cual brota de una respuesta por el hombre, que se da como experiencia.

El andlisis de la realidad intelectiva y personal del hombre son hechos; implantado en la
realidad, es una esencia abierta por la inteligencia, nota esencial de su realidad sustantiva, le abre
al hombre, al fondo de toda realidad, principalmente de la propia. En efecto, segun afirma Zubiri,
en su aprehension intelectiva el hombre percibe el enigma de la realidad, que no se agota en lo que
cada una de las cosas. La persona aprehende intelectivamente cada cosa real. Y en esa aprehension,
dominan y se apodera con una cierta fuerza “altima”, posibilitante e impelente. Es la experiencia
del poder de lo real o deidad, apoderamiento que Zubiri denomina religacion, y que constituye un

hecho real dado en la aprehension primordial de realidad:

El hombre esta religado a la realidad, que es lo que le hace ser; se trata de un apoyo
inconcuso, un hecho irrefragable, pero también, al mismo tiempo, radicalmente problematico; el
poder de lo real también se muestra en las personas en forma de voz de conciencia. Para Zubiri,
hecho mismo del dictar de la voz de la conciencia, rigurosa inteleccion auditiva que emerge del
fondo metafisico de la realidad personal del hombre, es “la palpitacion sonora del fundamento del
poder de lo real en mi”. Y por la religacion, el hombre estd lanzado a la blisqueda intelectiva de
ese fundamento, que es en lo que consiste para el Zubiri el problema de Dios: el problema del

fundamento del poder de lo real. (Goémez, 2018. p. 356).

Es a ese fundamento al que nominalmente Zubiri llama Dios o la divinidad, en el cual, por
permanecer oculto, tiene que intervenir la inteligencia, pues si la religacion es un hecho, no lo es
el transito del poder de lo real a la divinidad. Esto hace que el hombre tenga que buscar, a través
de un proceso intelectivo, el fundamento del poder de lo real. Se trata, por otra parte, de un

planteamiento radical del problema de Dios, ya que es inicamente en este ambito del poder de lo

23



real donde se hace posible el ateismo. Llegados a este punto, el pensador vasco afirma que las
religiones son la plasmacion ulterior de la religacion, y la historia de las religiones, el
enriquecimiento progresivo del poder de lo real o deidad, que es manifestacion de la realidad de
Dios oculta en el fondo de toda realidad. Es lo que pasaremos a analizar, de forma muy concisa,

en el siguiente apartado.

La religacion plasmada en espiritu objetivo es la religion. La religion es el cuerpo objetivo que
envuelve una concepcion de Dios y del mundo, dentro de la cual cada persona vive su encuentro

personal con la divinidad.

El hombre trata de adentrarse en las cosas como si fueran de la deidad. Esto hace que la diferencia
fundamental haya que establecerla, segiin Zubiri, no entre lo profano y lo sagrado, sino entre lo
profano, la nuda realidad de las cosas, y lo religioso las cosas como sede de la deidad. Ahora bien,
lo religioso puede ser sagrado, pero es sagrado por ser religioso, esto es, por ser las cosas sede del

poder de lo real al que constitutivamente todo hombre esta religado.

En la marcha intelectiva del hombre desde el misterio de la deidad hacia la divinidad, en la tarea
de buisqueda de las cosas en las que puede encontrarse el fundamento del poder de lo real, han ido
surgiendo a lo largo de la historia distintas vias que conducen a distintas concepciones de los
dioses: la via de la dispersion, que conduce al politeismo, fruto del encuentro con muchas cosas
fundantes; la via de la inmanencia o de inmersion, que consiste en pensar que el fundamento de la
realidad es la totalidad del cosmos, y que conduce al Dios panteista; y la via de la trascendencia,

que conduce al Dios monoteista que es el poder concentrado en una sola cosa.

24



Capitulo 11

La trascendencia

En el presente capitulo se analizard e interpretard el concepto de la trascendencia del
hombre y su manifestacion por medio de la religion desde la perspectiva de algunos filosofos, y la
experiencia trascendental del hombre. Posteriormente, las posturas de las religiones, subrayando
como el ser humano mediante su voluntad y libertad busca alcanzar la trascendencia. Este proceso
permite al hombre dejar una huella al momento de trascender va descubriendo que el fin es
encontrarse consigo mismo y con lo divino, de modo que el hombre llega a analizar que es algo
bueno, ya que cambia la perspectiva de la persona por las experiencias que han sido vividas. Es un
ir mas alla de los paradigmas y lo que lo rodea, cultural e histéricamente, que se relaciona con la
capacidad que el hombre, como ser racional. Por su libertad y la relacion que tiene y que hace a lo

sobrenatural.

1. Concepto de trascendencia en el hombre

La trascendencia es la capacidad humana por excelencia; es la aptitud que tiene el ser
humano sobre sus acciones, de elegir la calidad que tenga su vida y de esforzarse en llegar a sus
metas. Es cambiar su percepcion, y ponerse en los zapatos del otro, buscar un sentido global a la

realidad y llegar a que la vida tenga sentido para él. (Bernad, 2005).

Solo el hombre posee las capacidades, como el razonamiento, la libertad y la trascendencia.
El ser humano no es un ser estatico sino que trasciende mediante sus acciones, por libre voluntad,

estando en constante cambio que realiza, porque siempre aspira a algo mas y asi superar su finitud.

25



En consecuencia el descubrimiento de sentido de trascendencia, se vuelve fundamental ya que

constituye el sentido ultimo de su existencia.

Por ello, “el ser humano tiene en su conciencia la posibilidad de crear su estado interior,
de modificarlo, de entenderse. Esta capacidad unica le permite ir mas alld de los paradigmas de su

cultura o sus limitaciones e historias personales”. (Bernad, 2005).

La posibilidad de trascendencia se manifiesta en el hombre que se prepard de manera
personal y libremente en este sentido se permite trascender, consciente de su libertad y su

capacidad racional para la disposicion, que lo lleva a la experiencia trascendental.

Es asi que el ser humano, tiene derechos y obligaciones, un ser que es capaz de trascender
de su animalidad hacia un comportamiento bondadoso, constructor e integrador, gracias a su
racionalidad. (Mosterin, 1978). Los cambios en hombre no ocurren de un momento a otro, sino de
forma gradual, ya que es un proceso. El trascender su animalidad quiere decir que no solo se queda

en los sentidos, sino que va mas alla por su capacidad racional.

Con la trascendencia, el ser humano tiene una inclinacion natural de dejar huellas, legados
y constituirse en ejemplo de otros, en especial con sus hijos y seres proximos. Si bien no es un
comportamiento corriente, trata al menos una vez en su vida. (Schmidt, 2012. pp. 55-56). La
manera de dejar huella y trascender de una forma peculiar, es un seguir dentro de los cambios del

hombre.

Ya que se ha detallado un poco de la trascendencia del hombre, es pertinente abordar la
perspectiva de san Agustin que define al hombre en la busqueda por lo divino. Para el la

trascendencia no se limita a la historia sino con el infinito

26



1.1 La trascendencia segun san Agustin de Hipona

El deseo de la unién con lo divino; los filésofos conciben que en el hombre haya un deseo
de la trascendencia, pues, ;qué hay entre los griegos o entre los romanos que la describa de un

modo mas sublime y perfecto? (Agustin, 2015).

La vision que €l tenian era distinta a la de los otros filésofos, que en algo tienen similitudes;
en cambio, habla del deseo del absoluto con lo divino. Su filosofia la hizo desde lo que ¢l
experimentd como un deseo de su cambio de vida; le hace ver al ser humano que la trascendencia

es la union con lo divino.

La experiencia de la busqueda inquieta que ocup6 su vida durante afos. “Preguntaba a mi
alma por qué estaba triste y por qué estaba tan confuso, y no sabia responderme nada. Se ve como
un gran abismo, una tierra de dificil cultivo y de excesivo sudor para si mismo, inestablemente

movedizo como un mar”. (Agustin, 2015).

Lo que experiment6 en su vida interior era una motivacion a buscar algo distinto que lo
saciard. San Agustin, en su pensamiento, menciona el cambio que hizo; alude que el hombre es de
Dios y hacia alla es a donde tiene que volver; de esta manera se confirma que la relacion con lo

divino es estrecha. En su obra; las confesiones se toma la siguiente frase.

“Nos hiciste, Sefior, para Ti, y nuestro corazon estd inquieto hasta que no descansa en Ti”.

(Agustin, 2015. p. 1).

La presencia de Dios en el hombre es fuente de la inquietud humana, de los limites que
hay en el corazén del hombre. La experiencia fundamental del hombre es la que esta siempre en
busca de la plenitud. La trascendencia del hombre no es, para san Agustin, la naturaleza, la historia
y la sociedad, sino un indefinido de finitos, sino el Infinito, Dios.

27



1.2 La trascendencia segun santo Tomdas de Aquino

El hombre es una creatura que se encuentra por encima de las demas, entendido esto no
como el dominio que puede tener sobre ellas, sino como aquel que tiene una capacidad intelectual
por lo que, en lugar de aprovechar su entorno, debera responder por ¢l mismo con conocimiento

puesto que todas sus acciones deberan dirigirse de acuerdo a su naturaleza.

El ser humano es un todo y, fuera de ello, debe estar ordenado a un fin. No es un alma
encerrada en un cuerpo (Platon), ni mucho menos alguien que se reduce meramente al plano fisico
(Aristoteles); es una unidad que, a través de los sentidos y de la entelequia, deberd obedecer a su

naturaleza. (S. Th. 1998 1, q.76, Art.5).

La vision del hombre que tiene como un todo unitario le permite ademas dar a entender
quién es y cudl debe ser el direccionamiento de todos sus actos, puesto que no debera obrar para
algo medidtico, sino que, cada accioén debe tener un fin ultimo y, a su vez, corresponder a lo que

¢l es como animal racional y trascendental.

Estas operaciones se inscriben en el ambito del libre albedrio y el razonamiento, facultades
exclusivas del ser humano que le permiten actuar con intencionalidad y deliberacion. En este
proceso, el hombre no es un mero espectador, sino el protagonista de su propia vida, tomando

decisiones que le permiten realizarse como persona.

El nombre de justicia comporta la igualdad; por su propia esencia, la justicia tiene que
referirse a otro, pues nada es igual a si mismo, sino a otro. Y, dado que pertenece a la justicia
rectificar los actos humanos, como se dijo (S. Th. I-II q. 60 Art.2; q.61 Art.3;) es necesario que
esta igualdad que requiere la justicia sea de individuos diversos que puedan obrar. Ahora bien: las

acciones son propias de las personas y de los que forman un todo, mas no, propiamente hablando,

28



de las partes y de las formas o de las potencias; pues no se dice con propiedad que la mano hiere,
sino el hombre por medio de la mano; ni se dice propiamente que el calor calienta, sino el fuego a
través del calor. Sin embargo, se habla de este modo en virtud de cierta analogia. De aqui se sigue
que la justicia propiamente dicha requiere diversidad de supuestos; y por eso no existe a no ser de

un hombre a otro.

Pero, por analogia, encuentran en un solo y mismo hombre diversos principios de acciéon, como
si fueran diversos agentes, como la razén, lo irascible y lo concupiscible. Por eso se dice
metaforicamente que en un solo y mismo hombre esta la justicia, en la medida en que la razén
gobierna lo irascible y lo concupiscible y éstos obedecen a la razon; y, universalmente, en la
medida en que se atribuye a cada parte del hombre lo que le conviene. A esta razon justicia,

metaforicamente hablando. (S. Th. II-1I, 58, Art. 2).

Tomas reconoce en el hombre a un ser que es emocional e impulsivo; constantemente deja
claro que, siempre y cuando el hombre tenga la capacidad de dejarse orientar por su inteligencia,
jamas perdera el rumbo y, por ende, tendra presente su dimension personal, social y politica. El
ser humano es en si un ser que trasciende porque se abre a los demas y tiene presente su capacidad;
no se encierra, se abre, y se da a los demas con quienes siente la necesidad de socializar, de

construir un proyecto comun.

El hombre debe ser dirigido por un bien supremo que le permitira su realizacion personal,
serd imprescindible romper con cualquier orden natural conlleva a la alienacion que es el claro
reflejo de la perversion o de la corrupcion. Es en las relaciones sociales que se debe materializar
ese orden. La justicia, es una de las virtudes por excelencia que le permite al hombre no solo

ordenar la sociedad, sino ademas ordenarse a si mismo.

29



1.3 La trascendencia segun Carl Rahner

El hombre, en cuanto pone la posibilidad meramente infinito, esta posibilidad ya esta
rebasada de nuevo y el hombre se muestra como el ser de un horizonte infinito; en cuanto
experimenta su infinitud, llega mas alld, donde se experimenta como ser trascendente. (Rahner,

1977, p. 51).

Estas dos cualidades son las que abren al hombre un horizonte infinito, pues desde la finitud

de su realidad ve hacia una experiencia que trasciende el horizonte mediante la existencia

En lo cual menciona que. El hombre es el ser que trasciende en cuanto todo su
conocimiento y su accion cognoscitiva estan fundados en una anticipacion; del ser en general, la
anticipacion es aquello a lo que el hombre esté abierto. La trascendencia es, pues la irradiacion del

horizonte infinito del ser como expuesto a lo inefable. (Rahner, 1977, pp. 52-53).

Asimismo, la anticipacion humana revela una estructura de apertura constitutiva, la cual
funciona como una preparacion intrinseca del sujeto para el acto de trascender. Esta apertura
permite la irradiacion del infinito del ser, orientando al hombre hacia lo inefable y lo divino. En
este proceso, el ser humano no se limita a un conocimiento abstracto, sino que alcanza la
trascendencia mediante una experiencia de la realidad plenamente vivida. Bajo la perspectiva de
Karl Rahner, esta experiencia trascendental se define como el vinculo del hombre con Dios, quien

se manifiesta ante la conciencia como un misterio absoluto.

1.4 La trascendencia del hombre segun Karol Wojtyla

Las relaciones interpersonales consisten en una apertura; se configuran sobre el plano de

la trascendencia propia de la persona. La relacion yo-tu abre directamente el hombre al hombre.

30



Participar significa, en este caso, volverse al otro yo sobre la base de la trascendencia personal,
volverse, por consiguiente, a la verdad plena del hombre, y por este sentido, a la humanidad. (2005,

pp. 102-104).

Asi como Ranher, también Wojtyla menciona sobre la apertura, pero la diferencia es que
la apertura es de una persona hacia los demas y hacia la trascendencia. La persona es apertura: la
autocomprension del hombre no implica un cerrarse sobre si como si fuese una moénada
impenetrable clausurada en un solipsismo, sino que implica como moénada la apertura a los valores
y a todo, pero con una configuracion muy particular. Esta interpretacion realista conduce
necesariamente a otro elemento de la composicion de la persona: la conciencia. Mediante ella la
persona tiene experiencia de si; la persona como ser es constituido en la conciencia y, en cierto
sentido, a través de ella; empero, la realidad de la persona exige el restablecimiento de la

concepcion del ser consciente como no constituido en la conciencia y a través de ella.

La experiencia en cuanto accesible en la intuiciéon fenomenoldgica nos dice en
primer lugar que el hombre es una unidad. “La unidad de la persona adquiere su
manifestacion mas completa en la accion, es decir, a través de la trascendencia; el que se
posee a si mismo es, simultdneamente, el que, segun el principio de autodeterminacion, es
poseido por si mismo; segun este mismo principio, al tiempo que gobierna, es gobernado
por si mismo. Esta complejidad se revela claramente en el planteamiento fenomenologico;
pero lo mas notable al respecto es su estructura, que se manifiesta en primer lugar como
unidad organica especifica y no como una diversidad carente de integracion. La unidad de
la persona en accion se manifiesta y establece de hecho por obra de la naturaleza espiritual
del hombre. Cuando hablamos de la naturaleza espiritual del hombre, no nos estamos

refiriendo al conjunto de sintomas que determinan la trascendencia de la persona en la

31



accion, sino a la fuente real de todos estos sintomas, al componente espiritual del ser

humano”. (Lopez, 2013).

El analisis de la experiencia permite concluir que la trascendencia en la accion es el
elemento fundamental que constituye la unidad del hombre. El actuar humano no es un fenémeno
aislado, sino la manifestacion mas completa de una concepcion ontoldégica en la cual la cohesion

del ser est4 determinada por el espiritu.

2. El concepto de trascendencia en la religion

El concepto de trascendencia esté ligada a la nocion de realidad que traspasa lo fisico y asi
teniendo un limite divino, de modo que la infinita superioridad de Dios respecto a todo, por ser el
creador, reside en su caracter trascendente. Es precisamente que estd mas alla; de esta forma toma

la religion en su particular modo de trascender y estar con Dios en una forma mas plena.

2.1 La trascendencia segin Balderas Vega

Lo esencial de la experiencia religiosa. Creaturidad, historicidad, hacen referencia a un
origen que, en cuanto no metafisicamente estructural, esencial, posee también todos los rasgos de
la contingencia y de la libertad. Sin embargo, la historia de la religiosidad metafisica reduce la
positividad de la experiencia religiosa a la pura y simple creaturidad; la concreta historicidad de la
existencia es considerada Uinicamente como la finitud mas alla de la cual la experiencia religiosa

nos hard como saltar a Dios, a la trascendencia. (Vega. 2003. p. 39).

Menciona sobre la experiencia religiosa en la que parte, esta experiencia no seria nada sin

el hombre. Como creatura material, es finita; asi participa de la historicidad que menciona

32



Balderas. Lo que va mas alla de la finitud del hombre es la trascendencia, pero se llega a esta

mediante la experiencia religiosa, que es la relacion a lo divino.

La trascendencia religiosa no podria ni siquiera ser mencionada, si no fuera una diferencia
que emerge de las figuras actuales de nuestra experiencia. La trascendencia cancela como
separacion de fronteras ontoldgicas entre clases de entes, pero no se cancela como punto critico de

la actividad interpretativa en el seno del flujo de los fenémenos de la vida. (Vega., 2003. p. 43).

La trascendencia religiosa que se interpreta como actual porque ha sido un fenomeno en el

cual el ser humano lo transmite; en algunas ocasiones es de manera cultural y social.

2.2 La trascendencia segiin Mircea Eliade

La relacion primordial del hombre con lo sagrado. Lo que hace del hombre un ser humano
es la conciencia que toma de si mismo en esta relacion primordial. El inventario de formas remite

a una experiencia, la de lo sagrado, y la experiencia a lo real que es designado como lo sagrado.

El mundo fue creado por obra divina; por este motivo el cosmos se muestra, en el cual se
puede percibir en €l los diferentes modos de lo sagrado; el cielo revela directamente, natural, la
distancia infinita y la trascendencia de Dios. La tierra, asi mismo, se presenta como madre
universal; los ritmos de las estrellas y el orden de las estaciones manifiestan el orden, la armonia
y la permanencia, la fecundidad. El cosmos es un organismo real vivo y sagrado; revela al mismo
tiempo las modalidades del ser, asi como de su sacralidad. Ontofania y hierofania se retinen.

(Eliade, 1998. p. 88).

El hombre estd en busca de encontrar sentido a su existencia; estd unida a su propia

conciencia. Es parte estructural de ella en la medida que se pierde el contacto con lo sagrado.

33



El hombre religioso, mas alla de las diferentes formas religiosas, cree que hay una realidad
que trasciende el mundo, que se manifiesta en ¢l la realidad. La vida también tiene un origen
sagrado; en medida que el ser humano es religioso, da sentido a través de la actualizacion lo cual

lleva al hombre en relacion con lo divino.

El hombre des sacralizado duda de tal sentido, ya que adopta otra postura en la que se
reconoce como Unico sujeto y actor de la historia, solo de ¢l y no busca mas alla. La investigacion
en el fenomeno religioso que estudia las manifestaciones de lo sagrado es la hierofania. Esta
manifestacion es distinta al orden natural donde permite al ser humano su descubrimiento, sin la
hirofania, ya que precisamente lo sagrado es la experiencia que experimenta, en relacion que hay
una realidad invisible, misteriosa y trascendente que el hombre religioso capta; se da como

trascendencia.

Por lo tanto, lo sagrado cualifica algo que trasciende; en el ambito de lo religioso, se
manifiesta como realidad de un orden diferente de las realidades naturales. Después de ser una
manifestacion, de algo fuera de lo normal, no pertenece a nuestro mundo; los actos adquieren la

trascendencia que supone lo sagrado que corresponde las realidades metafisicas.

2.3 La trascendencia segun Luis Duch

La religion es un hacer practico ubicado en un tiempo y un espacio concreto; siempre y en
todas partes ha constituido una sintoma muy evidente de la profundidad cuestionada del ser
humano que se plantea las cuestiones fundacionales (;por qué la vida, la muerte, el mal: hay un

mas alla? etc.) como cuestiones cotidianas. (Duch, 2001. p. 60).

34



Para Duch, el ser humano es estructura e historia: es un ser logomitico, ser finito y deseante
que tiene memoria y olvido; es un zoon politikon y animal simbolico, con dimensiones con las que
se enfrenta a lo que estd fuera del dominio humano (el mal, la muerte, lo impredecible, lo
incontrolable), construye su mundo, da forma a su comunidad y se relaciona con otras personas,

la naturaleza y el mas alla: los origenes, los finales y el nacimiento y la muerte.

“La trascendencia es la manifestacion mas apropiada; es la del homo religiosus, es una
respuesta del ser humano a la pregunta por su finitud y a la conciencia de su futura muerte”. (Duch,

2001. p. 60).

Las manifestaciones religiosas tienen que ver con el ser, con la significacion. Por eso es
comprensible que alguno de ellos otorgue importancia al analisis de la experiencia religiosa como
aspecto central y esencial de la religion, ya que el homo religiosus es el protagonista y el punto de
referencia. Los fenomenologos abordan la conciencia religiosa, en el hombre no puede derivarse
de estructuras mas fundamentales y profundas, sino que se trata de realidades que al mismo hecho
de existir como hombre, sean cuales sean las determinaciones sociales, historicas y culturales de

los individuos.

El estudio que realiza Duch tiene la particularidad de ser elaborado en su relacion con la
religion y politica, las que considera expresiones de la interioridad y exterioridad del ser humano;
se transmiten en la expresion de las practicas cotidianas. Para Duch, no debe hablarse de lo
religioso y lo politico, como dos dimensiones separadas, sino mas bien de lo religioso-politico
como dos aspectos implicados del ser humano que reflejan su interioridad, y su exterioridad un

movimiento permanente.

35



2.4 La trascendencia segiun Adriano Alessi

La incidencia de la religion sobre la existencia humana se extiende a todos los ambitos de
la accidn, influyendo sobre las actitudes del comportamiento y los modos de pensar individuales,
sociales, interiores y exteriores. En esta linea suelen notarse los actos religiosos, que son actitudes

religiosas dirigidas a poner al creyente en relacion directa con lo sagrado.

El analisis fenomenologico prescinde de la conciencia; dentro del método, no solo es
legitimo, sino que es 1til para alcanzar desde su interior experiencias y realidades que pertenecen

a un orden eminente de conciencia. (Alessi, 1998. p. 193).

Se ha analizado este fendmeno desde el interior ser humano, como las manifestaciones
concretas, en las que la experiencia religiosa, en el interior, el orden de la conciencia es parte de

la preparacion personal.

El hombre que toma la intencidn hacia la polaridad trascendente, por ser capaz de saciar su
hambre, es el ser humano quien se percibe relacionado con lo sagrado; es la conciencia que se
descubre abierta al més all4. Esto es verdad especialmente en las relaciones de tipo estructural.
Esto se presenta particularmente claro cuando es el hombre quien se pone a buscar a Dios bajo el

impulso de una necesidad interior. (Alessi, 1998, p. 199).

Claramente se muestra la intencionalidad que tiene el ser humano hacia lo divino, en la que
tiene la apertura para la trascedecia; por la conciencia, es la que hace que el hombre busque como

necesidad a Dios; al experimentar la trascendencia, alcanza una cierta plenitud.

En la conciencia del hombre se presenta antes como reaccidon ante un nuevo dato que
impone en la conciencia. La idea de Dios se descubre conectada con el concepto de sacralidad
celeste, es decir, con la luz y la trascendencia por la extension, con las ideas de soberania y

36



creatividad. La trascendencia no solo es entitativa, sino axiologica del ser supremo. (Alessi, 1998.

p. 205).

La conciencia en el ser humano como persona religiosa es libre; dentro de esta libertad se
encuentra unido con lo divino, con lo que esta mas alla, porque se puede pensar que no solo es

cuestion del hombre, sino también de Dios, por la unidn trascendente.

La experiencia del hombre tiene su fundamento en una iniciativa que trasciende en una
llamada cuyo punto de partida se encuentra en lo completamente otro; es el absoluto lo que se
revela; lo sagrado es lo que constituye al hombre. No obstante; la actitud del creyente no solo

puede reducir a receptividad. (Alessi, 1998, p. 293).

El hombre se puede sentir atraido por lo religioso; hace que esté¢ en una busqueda, sobre
todo lo que esta mas alla, a modo de una experiencia trascendental en la cual experimenta

personalmente.

Por consiguiente, se resalta del autor sobre la experiencia religiosa es: Que el ser humano
experimenta ante el poder superior en cuanto a los hechos o testimonio. La experiencia vivida de
la relacion divina con la propia inconsistencia ante lo que se alza infinitamente por encima de todo.

(Alessi, 1998, p. 302).

2.5 La trascendencia segun Josef Schmitz

“Un fenémeno religioso se caracteriza en su estructura interna, segin la inteligencia del
hombre religioso, por su participacion en lo terreno y en lo divino”. (Schmitz, 1987. p. 55). El

hombre dentro de la religion es el que tiene vivencias religiosas; es por esto que el hombre tiene

37



un papel importante, ya que sin ¢l no seria este fendémeno, por lo tanto, su participacion es

importante.

“El hombre religioso se entiende a si mismo esta referido a una realidad superior
independiente y en su vivencia esta referido a lo santo y a la divinidad”. (Schmitz, 1987. p. 60).
En distintas ocasiones, el hombre esta referido a la realidad superior, que en otras recibe el nombre

de Dios dentro de su vivencia religiosa.

Asi pues, el ser humano acenttia los estimulos como enlaza las percepciones entre si algo
que depende de un marco relacional formado por aptitudes inconscientes a nuestra posicion, a las

necesidades y expectativas. La experiencia va mas alla de datos sensibles. (Schmitz, 1987. p. 60).

Dentro de las religiones se da la idea, de que el hombre religioso tiene un paso o
trascendencia del mundo vital cotidiano accesible a todos a otra realidad totalmente distinta; debe
estar mas alla, fuera de las experiencias habituales. En la religién se cuenta como realidad que

trasciende el mundo de la experiencia. (Schmitz, 1987. p. 80).

3. Religion

La religion es una creencia en la que la persona adquiere una conducta que permite
adentrarse en el culto; se funda sobre la creencia en un dios o en dioses. La actitud de cada hombre
hacia la religion estd matizada por la propia postura filosofica general, al analizar la religion. La
creencia religiosa, es un acto de fe, tiene mucho en comin con otros actos de fe, como la oracion,

la meditacion y textos guia.

38



3.1 El catolicismo y la trascendencia

El hombre tiene un destino que va mas alla de su vida terrenal aun cuando su realidad es
intramundana. No s6lo es un ser en el mundo, sino que ademas estd proyectado al mas alla.
El hombre es trascendente por ser persona; porque es consciente, responsable, libre y relativo a los
demas y relativo a Dios. Es trascendente por ser espiritual, pues su espiritu es inmortal. La muerte
acaba con el cuerpo, pero no con su espiritu. Su destino es lacomunidon con Dios.
Es trascendente porque ama y a pesar que el amor se manifiesta a través del cuerpo, la naturaleza

del amor es espiritual. (Pérez, 2022).

El fenémeno de la trascendencia es el destino que va mas alla del hombre porque es hacia
donde se visualiza dentro de la religion a diferencia de otras creencias en esta se habla de la
inmortalidad parte que tiene el hombre en el alma la espiritualidad es una manera de describir la
forma de la trascendencia porque pone de manifiesto que es un ser espiritual, y no puede reducirse
solo a la materia. La espiritualidad del hombre indica una apertura a otro T1, a otras personas, esta

apertura consiste fundamentalmente el ser del hombre.

Pues el amor no depende de la presencia fisica de la persona amada. "el amor trasciende
la persona fisica del ser amado y encuentra su significado mas profundo en su propio espiritu, en
su yo intimo”. (Frak, 1946) citado por (Pérez, 2022). Analizando que no solo menciona el aspecto
fisico del hombre, dentro del catolicismo se tiene que, en forma de trascendencia después de la
muerte, el alma trasciende hacia Dios, esperando el encuentro pleno con ¢l como ultima

experiencia.

"El amor engloba la existencia entera y en todas sus dimensiones, incluido también el

tiempo” (Benedicto, 2007) citado por (Pérez, 2022). El amor tiende a lo trascendente. La comunion

39



con Dios no depende de un don gratuito recibido con el ser. Dios es creador y Padre,
independientemente de que los hombres crean en El o no, de que respondan como hijos y como
hermanos entre si. De todas maneras, Dios espera conductas de los hombres como hijos y criaturas

suyas, ya que como hijos, los hombres deberian vivir y actuar de acuerdo con esta naturaleza y

dignidad.

3.2 El judaismo y la trascendencia

El judaismo es un modo de vivir. No se caracteriza esencialmente por una confesion de fe
en determinadas verdades, sino por la conciencia de una historia compartida y por la asuncién de
unos modos de vida y pautas de comportamiento recibidos de la propia tradicion. En su mismo

corazon se encuentra la Torah. (Varo, 2006).

El hombre estd formado por carne y espiritu o alma, y conforman ambos una unidad
indisoluble. Es decir, es parte de la naturaleza, pero posee atributos de excepcion que lo elevan por
sobre ella. Ello significa que, en contraste con los aspectos espirituales, en su naturaleza el hombre
posee naturaleza fisica; basar, en este aspecto; resume o simboliza la fragilidad humana. Posee
organos internos que, desde una perspectiva diferente, se les considera el asiento de ciertas

caracteristicas de la personalidad.

En el judaismo el hombre es compuesto por cuerpo, alma y espiritu, el cual es la unidad
que no se separa; es el hombre que, por naturaleza, de aqui se basa para una trascendencia, ya que

de esta forma busca el cambio para la unidad con lo divino.

40



Una méxima que la mayoria de nosotros recordamos es: “plantar un arbol, escribir un libro
y tener un hijo”. Logrando estas tres demandas, se consideraba posible convertirse en un hombre

pleno y trascender: dejar parte de nosotros, a pesar de la muerte. (Varo, 2006).

3.3 El budismo y la trascendencia

Laidentidad es algo intrinsecamente imperfecto. Y por eso muchas tradiciones de sabiduria
hablan de trascender: el Yo. Esto se puede entender en términos de trascender la identidad. La

trascendencia no significa rodear o evitar algo: siempre es ‘a través’. (Zamany, 2020).

Para alcanzar la tranquilidad interior, necesitamos desprendernos del mundo que nos rodea,
renunciar a nuestro deseo y disgusto por las cosas. Cada persona debe purificar su pecho, que es
el santuario del amor perdurable del Amado, de toda contaminacion, y purificar su alma de todo
lo que pertenece al agua y arcilla y de todo apego oscuro y efimero. Debe limpiar su corazén tanto
que no quede en ¢l ningun vestigio de amor ni odio; no sea que ese amor le incline ciegamente al

error o ese odio le aleje de la verdad. (Zamany, 2020).

En el budismo se encuentra la trascendencia en el interior de la persona que gira en torno
a una paz total, en la cual se prepara alejandose del mundo y de la realidad en la que vive cada

persona. Debe quitar la carga personal; teniendo la experiencia, alcanza la trascendencia.

La trascendencia en el Nirvana es la liberacion del sufrimiento inherente en la existencia
mediante la eliminacion del deseo y del apego gracias a la percepcion correcta de la realidad. Es
una vivencia no reducible a conceptos o teorias, pero no por ello menos real y eficaz. El que vive
el Nirvana, gracias a la vision de la realidad, vive ya de otra manera aun las actividades o sucesos
mas corrientes. Es una vivencia, para decirlo de algin modo. (Ergas, 2013. p. 42).

41



Es un estado superior de la conciencia que se plasma en una actitud de suprema
disponibilidad y apertura hacia el projimo, en la plenitud de las que podemos llamar las cuatro
virtudes cardinales del budismo: la compasion, la alegria compartida, la benevolencia o amor

universal y la perfecta ecuanimidad.

El Buda defini6 nirvana simplemente como aquella condicion de liberacion de la
esclavitud, tormento y sufrimiento que resulta de la verdadera naturaleza de la condicion mundana
y de todas las cosas. Es esencial, entonces, que reconozcamos el gran valor de la vision penetrante

de la verdadera naturaleza de las cosas y nos esforcemos en cultivar.

Buda se propone abrir el camino a lo absoluto. El Nirvana es lo absoluto por excelencia,
es decir, lo que no es nacido ni compuesto, lo que es irreductible, trascendente, que estd mas alla

de cualquier experiencia humana. (Ergas, 2013. p. 44).

El Nirvana no se conoce directamente, de la manera en que se conocen el color, la sensacion
etc, no se conoce indirectamente por su actividad de la manera en que se conocen los 6érganos de

los sentidos. Sin embargo, su naturaleza y su actividad son objeto de conocimiento.

No se puede ver el Nirvana sino con el ojo de los santos, es decir, con un dérgano
trascendente, que no participa mas del mundo perecedero. El problema para el budismo, como para
[IP4

cualquier iniciacion, consistia en mostrar el camino e idear los medios para obtener ese “O6rgano”

trascendente que puede revelar lo incondicionado. (Ergas, 2013. p. 44).

Para el Buda, solo es posible salvarse alcanzando el Nirvana, es decir, rebasando el nivel
de la experiencia humana profana y reintegrando el nivel de lo incondicionado. En otras palabras,
es posible salvarse muriendo a esta vida profana y renaciendo a una vida transhumana, imposible

de definir o describir. (Ergas, 2013. p. 45).

42



3.4 El hinduismo y la trascendencia

En el hinduismo, el término moksha se refiere a la liberacion espiritual. Se cree que cada
alma esta atrapada en un cuerpo material, y que cada actividad obliga al alma a volver a nacer en
un préximo cuerpo con el cual disfrutar las reacciones del buen karma o sufrir las reacciones del

mal karma. (Soriano, 2011).

La experiencia de moksha se refiere a la liberacién del hombre de las ataduras del karma

significa trascender al conjuro del maia (imagen irreal); es uno de los objetivos del hinduismo.

En el hinduismo, existen tres caminos para poder alcanzar moksha: karma marga, el
sendero de la accion religiosa, también llamado karma khanda es el conjunto de actividades

piadosas que se realizan con el objetivo de obtener un cuerpo excelente, como un dios.

El griana marga, el sendero del conocimiento religioso para ello hay que distinguir la
ilusion del maia. La meta del griani (iluminado) es fundirse y ser uno con el Brahman, (dios

espiritu tnico del universo)

Bakti marga, el sendero de la devocion. Dedicacion a un dios en particular de todas las
actividades, pensamientos y palabras; la meta es servir a ese dios en su morada espiritual y no

volver a tener un cuerpo material. (Soriano, 2011).

Los textos sagrados del hinduismo afirman que el hombre es, en esencia, atman (alma), el
espectador o testigo puro, mas alla del cuerpo y la mente, y, como conciencia absoluta, idéntico a
Brahman, (persona cuya esencia esta libre de toda imperfeccion) el eterno inmutable, Absoluto.
En el pensamiento religioso, la muerte consiste en la union del alma individual con el alma

Universal, por lo que se cree que en la muerte se pasa no a otra vida como la que conocemos en la

43



Tierra, sino a otra forma de existencia, que es esencialmente espiritual y aun desconocida, una

forma distinta de existencia basada en la union con el Absoluto. (Aguayo, 2009).

La trascendencia consiste en la conciencia de la unidon del alma individual en la union de
la mente y el cuerpo, es un ir mas alla de lo material del ser humano a la divinidad. Se describe
como el eterno absoluto. EI morir consiste en la union, por la creencia se pasa a otra forma de

existencia con la divinidad suprema.

En el estudio esencial de la religion se trata de estos objetivos de referencia en la religion,
lo divino, que es lo que se trasciende; se analiza lo que contiene la religion y la sociedad acerca de
este trascender, que se habla de una experiencia; la fe le ayuda al creyente a una determinacion

importante para la trascendencia hacia lo divino.

44



Capitulo III

La trascendencia segin Zubiri

En este capitulo, se analizard el pensamiento de Zubiri, iniciando con los conceptos
principales sobre la trascendencia del hombre en la religion, que compone una problematica de la
realidad humana y de su dimension espiritual trascendente. Ya que el pensamiento que realiza
tiene parte teologica y filoséfica, se conoceran sus reflexiones fenomenologicas que se relacionan
con lo espiritual. Sigue el enfoque con una metodologia en el razonamiento; que no tiene ajenas
algunas cuestiones, teoldgicas del todo. Es por esto que analizar su pensamiento filos6fico, es con

la idea de destacar el fendmeno religioso trascendental en el hombre.

1. El hombre segin Zubiri

El hombre es una realidad personal, es una realidad formalmente suya, es una realidad cuyo
caracter formal es suidad. Es una realidad relativamente absoluta frente a todo lo demas, y frente
a todos los demas. Y lo es, repito, formalmente. Por esto, esta suidad, esta relativamente absoluto,
es por tanto vida. Vida, en efecto, es posesion de si mismo como realidad, es autoposesion. Ahora

bien, esta autoposesion se va realizando. (Zubiri, 1983. p. 42).

El decir que el hombre es realidad personal es un proceso, en el cual se describe como
inteligencia sentiente; lo denomino Zubiri de esta forma porque comparte con el animal la
estimulidad, pero dentro de la estimulidad es la forma en como aprende el animal; sin embargo, el
hombre tiene la razon, que lo hace diferente de ello. Pasa a ser animal de realidades, ya que el
hombre esta en la realidad, en la que sigue siendo sentiente. La vida es posesion del hombre como

suya; el hombre la vive. (Zubiri, 1983. p. 42).

45



La vida es ir tomando posesion de su propia realidad en cuanto tal. En definitiva, la persona
se va haciendo viviendo. La vida, es realizacion personal. Y esta realizacion se lleva a cabo
ejecutando acciones. Las acciones no son la vida sino que, por el contrario, la vida se va plasmando
en acciones, y solo por esto tales acciones son vitales: las acciones son vitales porque son la
posesion de si mismo. La persona se va haciendo al ir ejecutando acciones; reciprocamente, las
acciones se ejecutan porque la vida se plasma en ellas. Tomadas por si mismas, las acciones no

son la vida, sino el argumento de la vida. (Zubiri, 1983. p. 42).

(Qué es el hombre segln sus acciones? son en primera linea actuaciones de mis potencias
y de mis facultades. Toda accién es propia del sistema sustantivo entero en que cada hombre

consiste. No hay acciones tan solo de sentir, de intelegir, y de querer.

El hombre es asi, ante todo, agente de sus actos, o lo que es lo mismo, es el agente de su

vida: se posee a si mismo por la actuacion de sus potencias y facultades. (Zubiri, 1983. p. 42).

Es el cuadro de una vida que, antes de ejecutar sus acciones como agente, y precisamente
para poder ejecutarlas, le ha sido dado. La vida no empieza en el vacio, sino en determinado
contexto vital. Podemos también incluir en este contexto, parcialmente por lo menos, fendmenos

tales como la vocacion.

El hombre, a la vez que agente de su vida, es actor de su propia vida. La persona es en
cierto modo el gran personaje de su vida con sus potencias y facultades, y dentro de su contexto

ya trazado, el hombre ejecuta sus acciones. (Zubiri, 1983. p. 43).

Ejecutando las acciones como agente, actor y autor de ellas, es como el hombre realiza su
vida personal. En esta realizacion se realiza, como persona, esto es, va cobrando realidad como

relativamente absoluto. (Zubiri, 1983. p. 43).

46



El hombre es persona por poseer inteligencia sentiente, cuyo acto formal es impresion de
realidad. Como la inteleccion es la mera actualizacion en la inteligencia sentiente de lo que lo
aprehendido es de suyo, esto realmente, resulta innegable que la realidad es aquello en que no sélo
de hecho, sino de una manera constitutiva, es decir, esencial, se apoya el hombre para ser lo que

realmente es, para ser persona. (Zubiri, 1983. p. 45).

En primer lugar, la realidad, entendida no como cosa real, sino como la formalidad del de
suyo, es algo ultimo en mis acciones; ultimo no tan s6lo respecto de las cosas mismas, sino de las

acciones de mi persona. (Zubiri, 1983. p. 45).

La realizacion de mi persona como relativamente absoluta, estd absolutamente impuesta
por la realidad misma. El hombre no s6lo vive en la realidad y desde la realidad, sino que el hombre
vive también por la realidad. La realidad no sélo es tltima y posibilitante; es también impelente.

(Zubiri, 1983. p. 46).

La persona, pues, estd fundamentada en lo real. Se trata evidentemente de Ia
fundamentalidad de lo real formalmente en cuanto real, es decir, de la fundamentalidad de la

realidad. Nos preguntamos, ;En qué consiste en la realidad misma? su cardcter fundamental.

(Zubiri, 1983. p. 46).

La fundamentalidad de la realidad respecto de mi realidad personal, no se trata de la
funcionalidad de lo real en tanto que real. No se trata, pues, de fundamentalidad en el sentido de
causalidad. Ciertamente, hay una funcionalidad mia respecto de lo real en tanto que real: yo nazco,

tengo unos ciertos dotes. (Zubiri, 1983. p. 47).

47



2. El poder de lo real

El poder de lo real estd vehiculado en y por las cosas reales; Dios esta en la realidad
constituyéndolas como reales. Es la trascendencia de Dios no allende las cosas, sino en las cosas.

Tratandose de esta realidad, que es la persona. (Zubiri, 1984. p. 50).

Las cosas reales pueden dominar unas sobre otras. Este poder puede ser dominante segun
dos lineas. Una es la linea de las cosas reales, son las cosas reales; como poderosidades reales.
Pero hay dominancia también en otra linea: no en la linea de las cosas reales, sino en la linea del

momento mismo de realidad en cuanto real. (Zubiri, 1984. p. 50).

Ya no se trata de poderosidades, sino del poder de lo real en cuanto tal. Este poder es el
fundamento, la fundamentalidad de mi realidad personal. Es de este poder de lo real de lo que
hemos venido tratando. Es este poder aquella dominancia segun la cual la realidad, lo real en

cuanto real, se apodera de mi.

Soy realidad personal gracias a este apoderamiento, de suerte que este poder de lo real es
una especie. La ligadura es justo religacion; al poder de lo real es como estamos apoyados en ¢l

para ser relativamente absolutos. (Zubiri, 1984. p. 51).

De suyo la religacion que afecta al hombre no separadamente de las cosas, sino que en
alguna forma afecta a todo. Pero solo en el hombre es formalmente religacion, solo en €l es el

acontecer formal de la fundamentalidad. (Zubiri, 1984. p. 51).

Y esta unidad tiene cuando menos tres caracteres. En primer lugar, en esta religacion al
poder de lo real el hombre, tiene experiencia de lo que es el poder de lo real, y por consiguiente
una experiencia de lo que es la realidad misma como poder. La religacion tiene, pues, caracter
experiencial. (Zubiri, 1984. pp. 52-53).

48



(Qué es experiencia? Es ante todo una especie de prueba a que se somete algo, una prueba
que no es mera comprobacion, por ejemplo conceptiva, sino que es el ejercicio mismo operativo

del acto de probar: es probacion fisica. ;De qué? De la realidad de algo.

La experiencia es, pues, probacion fisica de realidad. E1 hombre se dirige a la realidad para
buscar un apoyo en ella, y a su vez esta realidad tiene gran riqueza de notas, las cuales son una
talificacion del momento de realidad, y por tanto quedan determinadas por este momento como

posibilidades de realizacion. (Zubiri, 1983. p. 53).

El hombre, haciendo religadamente su propia persona, esta haciendo la probacion fisica de
lo que es el poder de lo real. Es la aprobacion de la insercion de la ultimidad, de la posibilitacion

y de la impelencia en mi propia realidad.

Al hacerme realidad personal, soy, pues una experiencia del poder de lo real, y por tanto
de la realidad misma. Esta probacién se va ejercitando por todas las rutas individuales, sociales e
historicas. La religacion al poder de lo real no es solamente experiencial, sino que es una

manifestacion del poder mismo de lo real.

El que sea una manifestacion en esta linea muestra que lo manifestado, a saber, el poder de
lo real, tiene manifiestamente un caracter enigmatico. La religacion al poder de lo real es la
experiencia que manifiesta lo enigmatico de este poder de lo real. La religacion, es pues no sélo

experiencial y manifestativa, sino que es también enigmatica. (Zubiri, 1983. p. 53).

49



3. Religacion

El término religacion deriva del verbo religare; con ello no hace alusion a algun tipo de
experiencia religiosa; por el contrario, se trata de una dimensién de la existencia humana, y es la
que posibilita no solo la existencia de diversas religiones, sino ademés que algunas personas

decidan no tener ninguna religion. La religacion es como un vinculo a lo que nos hace ser.

Este poder de lo real esta vehiculado en y por las cosas reales; Dios estd en la realidad
constituyéndolas como reales. Es la trascendencia de Dios no allende las cosas, sino en las cosas.

Tratandose de esta realidad, que es la persona. (Zubiri, 1984. p. 51).

Se trata de un poder que se nos presenta ante todo como el poder de lo alto, el altisimo. Es
un poder del tiempo como mensura viva de la realidad, es un poder de separacion de formas, es un
poder de germinacién de la realidad, es un poder de organizacion, sobre todo de la vida, es un
poder del futuro, un poder no solo de la realidad material, sino también intelectual del hombre, es
el poder de la intimidad personal que vincula a los hombres en familias, tribus y naciones; es el
poder que lo llena todo, lo mismo en el espacio que en el tiempo. Es el poder que se cierne sobre

la vida y sobre la muerte, el poder que dirige la vida social. (Zubiri, 1984. p. 51).

La religacion es ante todo un hecho, como la misma realizacion personal. Pero se trata de
un hecho total, ya que afecta a la realidad personal entera. También es un hecho radical, porque es

la religacion a la realidad lo que configura a la persona. (Zubiri, 1935. p. 361).

La religacion es una dimension de la persona humana. No es una teoria, sino un hecho. En

cuanto persona, pues, el hombre estd enfrentado con el poder de lo real.

50



Para Zubiri estamos obligados a existir porque previamente estamos religados de esa
manera alcanza a la religién a lo que nos hace existir. Ese vinculo del ser humano es la religacion,

que nos hace ser como personas.

La persona no esta simplemente vinculada a las cosas o dependiente de ellas, sino que esta
constitutiva y formalmente religada al poder de lo real. La religacion es ante todo un hecho

perfectamente constatable. (Zubiri, 1984. p. 51).

La religacion es un hecho total, integral, basico y radical. Es la raiz misma de la realidad
personal mia. No s6lo es hecho constatable y total, sino que es ante todo y sobre todo hecho radical.
La religacion, por tanto, no es una funcion entre mil otras de la vida humana, sino que es la raiz de

que cada cual llegue a ser fisica y real.

La religacion no es obligacion, porque, por el contrario, la obligacion presupone la
religacion. Estamos obligados a algo porque previamente estamos religados al poder que nos hace
ser. Para estar obligados, tenemos que ser ya realidad personal, y s6lo somos realidad personal por
estar religados; en la obligacion estamos sometidos a algo por ser realidades personales. (Zubiri,

1984. p. 52).

En la religacion, por el contrario, no vamos a, sino que, previamente, venimos de. Es, si
se quiere, un ir, pero un ir que consiste en acatar aquello de donde venimos en el sentido de

dependencia. (Zubiri, 1984. p. 72).

Todo sentimiento es afectante, al igual que toda inteleccion es sentiente; para que haya un
sentimiento de dependencia, tiene que actualizarse el momento de realidad como algo a lo que

estoy ligado, como algo anterior al sentimiento mismo.

51



Me encuentro religado a la realidad en su poder. La religacion es religacion al poder de lo
real. El hombre es relativamente absoluto, precisa y formalmente porque esté religado a la realidad

como poder. La fundamentalidad acontece en religacion al poder de lo real. (Zubiri, 1984. p. 52).

La religacion no es algo que afecte exclusivamente al hombre, a diferencia, y
separadamente, delas demas cosas, sino a una con todas ellas. Por esto afecta a todo. Sélo en el

hombre se actualiza formalmente la religacion. (Zubiri, 1984. p. 361).

El poder de lo real es lo que nos lleva a nosotros mismos por una ruta que lleva de la
persona humana a una realidad absoluta: es lo que entendemos por realidad de Dios. El hombre
encuentra a Dios al realizarse religadamente como persona. Lo encuentra en todo el &mbito del

poder de lo real; por tanto, en todas las cosas reales y en la propia persona.

4. Dios segiin Zubiri

El caracter enigmaético de la realidad no es algo ajeno al poder de lo real. Todo lo contrario.
Precisamente porque la realidad es enigmaética es por lo que estamos religados al poder de lo real
en forma problematica. El poder de lo real es un poder enigmatico, y en su virtud la religacion me
religa a ¢l en forma problematica. Lo problematico de la religacion es la vivencia de lo enigmatico
de la realidad. He aqui lo que significa la afirmacion que tantas veces hemos repetido: estamos

religados fisicamente al poder de lo real de un modo problematico. (Zubiri, 1984. p. 79).

El poder de lo real no sélo nos determina fisicamente de un modo problematico, sino que
esta determinacion es el problema mismo del fundamento de la estructura de la realidad en cuanto

tal. La religacion es religacion a la realidad en su enigma. El poder de lo real, se funda en la indole

52



de la realidad en cuanto realidad. El poder de lo real, como determinante de mi relativo ser

absoluto, es un poder que se funda en la realidad misma. (Zubiri, 1984. p. 79).

Todas las cosas son reales, pero ninguna es la realidad. Pero la realidad es real porque me

determina fisicamente haciéndome ser relativamente absoluto. (Zubiri, 1984. p. 79).

Este poder de lo real lo encuentro en la realidad concreta de cada cosa. Lo cual significa
que la realidad, absolutamente absoluta es, Dios, esta presente formalmente en las cosas,
constituyéndolas como reales. La presencia de Dios en las cosas reales es primariamente de
caracter formal. Dios no est4 primariamente presente en las cosas reales como la causa lo esta en

su efecto, sino que lo estd formalmente constituyéndolas como reales. (Zubiri, 1984. p. 80).

Dios no es una, realidad que estd ahi ademas de las cosas reales y ocultas tras ellas, sino
que estd en las cosas reales mismas de un modo formal. Por tanto, la realidad absolutamente
absoluta es ciertamente distinta de cada cosa real, pero esta constituyentemente presente en esta
de un modo formal. Por esto es por lo que toda cosa real es intrinsecamente ambivalente. Cada
cosa, por un lado, es concretamente su irreductible realidad; pero, por otro lado, esta formalmente

constituida en la realidad absolutamente absoluta, en Dios. (Zubiri, 1984. p. 81).

La vida personal del hombre consiste en poseerse haciendo religadamente su yo, su ser,
que es un ser absoluto cobrado, por tanto, relativamente absoluto (primer paso). Este ser absoluto

es cobrado por la determinacion fisica del poder de lo real. (Zubiri, 1984. p. 81).

Como algo ultimo, posibilitante e impelente. Como momento de las cosas y determinante
del Yo, el poder de lo real es mas que la realidad y, por tanto, que el poder de cada cosa real
concreta. Pero el poder de lo real se funda esencialmente en la indole misma de la realidad. (Zubiri,

1984. p. 81).

53



Es decir, mi ser se funda en Dios en cuanto constitutivamente presente de un modo formal
en lo que las cosas tienen de reales. Las cosas reales, por su poder de lo real, al darme su propia

realidad, me estan dando a Dios en ella misma. (Zubiri, 1984. p. 81).

Sélo es Dios en tanto que Dios es aquella realidad que es absolutamente ultima, fuente de
todas las posibilidades que tiene el hombre para vivir, y en quien se apoya para tener que ser.
Ninguno de estos momentos aisladamente considerados constituye lo que todos entendemos.

(Zubiri, 1984. p. 82).

Dios es fundamento de que la realidad sea posibilitante para el hombre. Todas las
posibilidades humanas se inscriben en la realidad. Pues bien, como fundamento del caracter de
realidad, Dios no es una posibilidad mas, sino la posibilidad de las posibilidades. Es la posibilidad
absoluta. Es otro tipo de fundamentacion; de ahi que el hombre, por el poder de lo real, se halla

vertido a Dios como posibilitante absoluto: es Dios donante de posibilidades. (Zubiri, 1984. p. 82).

Dios es el fundamento de la realidad como ultimidad radical, como posibilidad de
posibilidades, como forzosidad de mi realizacion como ser absoluto. Son tres modos distintos de
fundamentacion, y por tanto, de funcionalidad de lo real respecto de Dios. No pueden reducirse a
ninguna de las cuatro causas clasicas, y menos aun, yuxtaponerse entre si; por el contrario, por ser
realidad absoluta, Dios es a una y formalmente realidad Gltima, posibilitante e impelente. Por esto

es por lo que es Dios en tanto que Dios. (Zubiri, 1984. p. 82).

El poder de lo real, segiin ha visto, estd fundado en Dios como presente formal y

constituyente en las cosas reales. Lo cual significa que de alguna manera el poder de lo real

54



Envuelve intrinseca y formalmente como momento suyo el poder de la realidad
absolutamente absoluta, esto es, el poder de Dios, mejor dicho, a Dios como poder. (Zubiri, 1984.

p. 84).

5. La trascendencia segun Zubiri

La trascendentalidad es la estructura del de suyo en cuanto tal esto es una estructura que

concierne a la realidad en cuanto tal; impresivamente aprehendida. (Zubiri, 1980. p. 114).

La inteligencia es concipiente (de quien la concibe). La inteligencia sentiente nos lleva a
un concepto de la trascendentalidad. Trascendentalidad es el momento segun en el que se

trasciende asi mismo. (Zubiri, 1983. p. 114).

Es aquello que constituye el término formal de la inteligencia, a saber la realidad. Esta
realidad esta presente en la impresion; la trascendentalidad consiste en que el trans mismo; este

trans es estar dentro de la aprehension.

Para Zubiri, qué sea transcendentalidad depende de cémo se conceptue el trans mismo,
haciendo hincapié nuestro autor en que trans no significa estar allende, osea, mas alla de la
aprehension misma de realidad que tenemos a través de nuestra inteligencia sensible, puesto que
si asi fuera, nos encontrariamos con una aprehension de realidad como aprehension de lo que en'y
por si mismo es real allende la aprehension, es decir, con una aprehension de lo que es

transcendente allende la impresion.

Es un caracter interno a lo aprehendido, en el cual nos sumerge en su realidad misma. Este

caracter es de suyo y es esta realidad de la que de una manera habia que pensar. El rebasar lo

55



intraaprehensivo es trascendental; la trascendencia es aquello que es concebido ser u objeto.

(Zubiri, 1983. p. 115).

Lo propio de lo que constituye el término formal de la inteleccion sentiente por lo real es

trascendental, por razoén de su realidad como formalidad propia. (Zubiri, 1983. p. 117).

La trascendentalidad de la formalidad es de si mismo realidad, es una formalidad de
impresion y la trascendencia en la impresion de la realidad, es donde se descubre la
trascendentalidad como un ex. Se trata de una extension de la formalidad de la realidad (Zubiri,

1983. p. 118).

La inteligencia sentiente intelige la realidad en todos sus modos y trasciende en la unidad

de todos ellos. (Zubiri, 1983. p. 126).

El caracter de lo trascendental de la persona

La consideracion transcendental es mas importante, si cabe, en el tema de la persona, pues,
como se ve, en cuanto a la realidad personal, s6lo se capta en su verdadera profundidad

considerandola en el plano transcendental. (Zubiri, 1976. p. 117).

En efecto, entre las cosas y las personas hay un cambio de nivel transcendental que los
griegos no vieron pues calificaban todos los seres como cosas. En palabras de Zubiri, las cosas, en
su propio caracter de realidad, se encuentran abiertas a formas distintas. Pensemos en el caso entero
de la filosofia griega. Cuando Aristoteles nos habla de la realidad, €] no habla de realidad, habla
de ser, pero para el caso es igual; no se le ocurria nunca apelar a la realidad en cuanto tal en su

dimension personal. Un griego no habria tropezado jamas con la dimension personal de la realidad

56



humana. Hizo falta probab8lemente el cristianismo para pensar en la persona. (zubiri, 1976. p.

118).

Como ha explicado Zubiri, el pensamiento humano ha funcionado durante centurias con
unos esquemas mentales, que eran una especie de ‘metro’ para medir la realidad. Y es dificil
cambiar en esos esquemas. Asi constata que durante siglos se ha pensado que las cosas eran
siempre cuerpos: Ha hecho falta la conmocion de la fisica cuantica, afirma, para introducir muy
dificultosamente, pero con éxito indiscutible, la idea de que lo real allende no siempre es cuerpo.
Las particulas elementales, en efecto, no son corpusculos, sino que son otra clase de cosas

materiales.

La mensura de lo real se emprendié con un metro determinado: el metro era cuerpo; la
marcha hacia la realidad nos ha abierto a otras cosas reales materiales que no son cuerpos. (Zubiri,

1980. p. 10).

6. La religion segun Zubiri

La religion es la plasmacion de la religacion, porque asume el caracter de una concepcion
de Dios del mundo y del hombre. La religion tiene, en primer lugar, un rasgo diferente que depende
de las ideas en torno a Dios, la vision politeista, panteista y monoteista. A cada uno de estos tres
conceptos, que es verdadero a su manera, el hombre llegd por distintos lados. (Zubiri 1982. pp.

222-224).

La religion empieza por la religacion; es entendida como andlisis de los hechos,

distinguiéndose asi del método fenomenoldgico que trata de comprender el sentido de las

57



experiencias religiosas. Esta perspectiva asume un caracter hermenéutico por la distincion entre

comprension y explicacion; Zubiri se sittia en el hecho de la religacion al poder de la realidad.

La religion tiene el concepto de Dios en el hombre y en el mundo, porque se tiene la vision
del hombre en torno a Dios, la concepcion de esta manera es por de parte del hombre. Busca lo
divino. La concepcion que el hombre tiene no es igual, ya que en distintas religiones tienen un
Dios. Y otros mas de uno, ya que no es una norma, sino la libertad del hombre en su unién con un

ser divino.

El hombre aprehende intelectivamente; hace de todas las cosas un enigma que el hombre
trata de traspasar. De esta suerte, en el transito de la divinidad, haciendo pleno uso de su libertad,
el hombre puede entregarse a Dios mediante la fe. “La religacion plasmada en espiritu objetivo es
la religion” (Zubiri, 1944. p. 288). La religion es el objetivo que envuelve una concepcion de Dios

y del mundo, dentro de la cual cada persona vive su encuentro personal con la divinidad.

Lareligion no es una propiedad ni una necesidad; es algo distinto y superior: una dimension
formal del ser personal humana. Religion, en cuanto tal, no es ni un simple sentimiento, ni un nudo
conocimiento, ni un acto de obediencia, ni un incremento para la accion, sino actualizacion del ser
religado del hombre. En la religion no sentimos previamente una ayuda para obrar, sino un

fundamento para ser. (Zubiri, 1944. p. 374).

En un primer momento, el texto nos hablaba de la palabra religacion, palabra que en el

siguiente apartado se da completo a esta religacion del hombre.

58



7. El conocimiento religioso

La razén es conocimiento, comenta Zubiri, y conocer es buscar el fundamento de lo
aprehendido. La busqueda del fundamento de la manifestacion campal y mundanal de la realidad
plenaria es lo que especifica al conocimiento de Dios. Mientras el conocer en general busca la
realidad-fundamento de lo actualizado en el campo, el conocimiento religioso busca la realidad-
fundamento del poder de lo real y de sus sentidos teistas campales. La mentalidad religiosa es por

ello el conocimiento concreto de lo que Dios podria ser en el fondo.

El conocimiento intenta explicar la realidad divina a partir de un sistema de posibilidades
campalmente sugeridas. Dichas posibilidades son las vias precisas a través de las cuales se
despliega la libre actividad del conocer, la libertad para crear y construir el contenido fundamental
de la realidad absolutamente absoluta. Ahora bien: el conocimiento religioso tiene una estructura
formal propia, como la tiene todo conocimiento. Segiin Zubiri, los momentos del conocer, si se
deja aparte el problema de la verdad, son la objetualidad y el método, pudiéndose distinguir en
este ultimo todavia otros tres momentos: el sistema de referencia, el esbozo y la experiencia. ;Cual

es el caracter de esta compleja estructura tratandose del conocimiento religioso?

59



Capitulo IV

Trascendencia el hombre actual
1. Espiritualidad y religion

El Diccionario de la Real Academia Espaiiola (2001) define la espiritualidad como “I.
Naturaleza y condicion de espiritual. 2. Cualidad de las cosas espiritualizadas o reducidas a la
condicion de eclesiasticas. 3. Obra o cosa espiritual. 4. Conjunto de ideas referentes a la vida

espiritual”.

Inicialmente, tener presente la definicion de los conceptos para después analizar qué son
para partir hacia el hombre. Es una definicion que se considera que es completa; habla de todo lo

que abarca la palabra.

En el Diccionario de espiritualidad (2005) se encuentra que “ningin ser humano puede
vivir sin espiritu, especialmente si se mueve con hondas motivaciones y convicciones. Pertenece,

pues, al sustrato mas profundo del ser humano.

En consecuencia, el hombre desarrolla una apertura hacia la comprension de la
experiencia espiritual reconociéndola como una condicion inherente a €1, por tanto la espiritualidad
se manifiesta en quienes buscan otorgar un sentido trascendente a su existencia, representando las
motivaciones y aspiraciones que emergen del orden del espiritu,. En sus concepciones fundantes,
la espiritualidad no es solo un conjunto de ideas, sino la fuerza moral y ética que posibilita la

transformacion del hombre y la expansion de sus ideales a al absoluto.

La espiritualidad es la puerta que moral y éticamente esta abierta al cambio, entendido

como aquella, que posibilita la significacion de cada espiritu y la expansion de sus ideales. Siempre

60



con miras al colectivo, a lo nuestro, a aquello que nos es, de lo que soy parte sin perder mi esencia,
porque es precisamente esa esencia, la mia y la del otro, es que construye el mundo, la cultura, la

vida. (Vargas, 2015. p. 460).

Al decir moral y ética, es porque la espiritualidad que tienen o adquieren las personas les
produce un cambio. Cada persona, cuando pone en practica su espiritualidad de la manera en como
la han ido formando, personal y religiosamente, ya que en cada persona varia segun sea el caso de

la religion que practique, siempre es hacer el bien, en lo cual no se pierde la cultura.

Dentro del pluralismo religioso en el que vivimos, hay que trabajar también en el campo
de las religiones y en el campo del lenguaje humano, la posibilidad de percibir el trascender del
hombre, en el camino que Dios hace hacia nosotros, el trascender nuestras mediaciones religiosas

y conseguir asi alumbrar en nosotros su verdad. (Vidal, 1999. p. 601).

En este pluralismo religioso se debe dar una profundizacion en las religiones; dentro de
ellas el hombre percibe la trascendencia en el camino de Dios. Es asi como cada persona ve la

religion como verdad, incluso en ocasiones como verdad absoluta.

2. El hombre religioso

Parte de la experiencia moderna que puede caracterizarse como realizadora en su desarrollo
ha hecho del hombre la fuente de la verdad, de los valores y del sentido, de manera que el hombre

se ve forzado a rehacer el camino de la filosofia apoyado en la unica realidad.

La fenomenologia de la religion describe y reflexiona sobre los datos empiricos, en la

confrontacion existencial. En filosofia es un &mbito social; se muestra de esta forma, de la religion

61



como del andlisis, la interrogacion, para disipar dudas en el hombre y en la busqueda de su origen

y su fin. (Hernandez, 1999, p. 56).

Dentro de la religion se tiene la confrontacion existencial, en la cual se realiza un andlisis
personal, dentro de la religion, sobre el origen del mundo, de la vida, en la busqueda de saber mas;

asi aclara sus dudas en el sentido de la dependencia religiosa, como experiencia social.

En el hombre aparece una necesidad de la religion para su vida. Esto se aborda en un
contexto sociocultural, cuando busca fundamentar las realidades ultimas del ser humano; pensar

que existe un deseo o anhelo de la religion y, por lo tanto, trascender.

De la cultura nace el problema de la irrealidad, la decision entre pensamiento y facticidad,
entre necesidad y contingencia, la fisura entre espiritu y materia. Hay miles de dualidades y, al
final, tenemos que reconocer el conjunto global de la cultura. “Del malestar de la cultura pasamos
a la cultura como malestar. Lo problematico son las dualidades que la cultura produce en la
realidad. Vistas las cosas desde esta Optica, la historia de la filosofia es la historia del problema

generado por nuestra cultura”. (Vega, 2003, p. 88).

La cultura, siendo un fenémeno social, se liga a la religion en el sentido que trata de
pensamientos modernos; el ser humano puede llamar irreal a la religion por este hecho. Hay una
fractura en la persona por la dualidad en materia y espiritu, porque no se va mas alla de si por si
sola, como se menciona de una dualidad, sino que hay una mezcla en la religion; en el hombre hay
dos vertientes que se pueden manejar y provoca la realidad por la vista objetiva e historica,

aludiendo asi, a la cultura que desprende ahora religiosa.

Asi pues, el hombre es donde abre paso a los valores espirituales y a lo sagrado, pero si ¢l

se define como una tendencia a lo divino y esa tendencia no es una obra de una estructura

62



localizable, sea esta de orden biologico, que se habla, se sitiia una esencia axiologica y moral del

hombre, en esa dimension a la vez superior y Unica que es la persona. (Ayala, 2005, p. 85).

Las interpretaciones en el ambito religioso hacen de manifiesto la originalidad y la
posibilidad de reducirla a una doctrina que en otros aspectos la tienen como si intervinieran de ella
los sentimientos. Antes de que el hombre experimente lo espiritual, ya debe ser un hombre
virtuoso. De manera que plasma lo mejor de si para ese paso que se quiere dar, pues a lo que se

tiende es a algo unico y superior al hombre; es un fendmeno que lo marca de manera plena.

La cuestion antropologica sobre la aceptacion o no de la trascendencia humana, porque se
trata de dar respuesta al misterio del hombre, que en la tension insuperable entre su finitud y su
aspiracion ilimitada, lleva dentro de si mismo la pregunta irrenunciable del sentido ultimo de su

vida.

3. La experiencia religiosa

La vivencia religiosa conoce sin duda una serie de formas extraordinarias. Asi, por
ejemplo, las visiones y audiciones, que tienen un caracter de percepcion sensible y se viven como
algo que afecta al hombre, tienen un papel importante no solo en los grandes fundadores religiosos,

sino también en otras personas. (Schmitz, 1987. p. 57).

Se habla de experiencias misticas en las que las relaciones del hombre y de la divinidad
parecen incorporarse y alinearse en una unidad experimental desempefia también un papel los
éxtasis, el entusiasmo y los estados de trance, en los que parece diluirse y vaciarse la conciencia,

porque lo divino se ha aduefiado por completo del hombre. (Schmitz, 1987. p. 57.).

63



Las vivencias extraordinarias se dan también fuera de la vivencia religiosa, que ademas
no termina en esas formas extraordinarias; normalmente la vivencia religiosa representa una
orientacion interna a la presencia de lo santo-divino, en que el papel primero y decisivo no les
corresponde al sujeto y su vivencia, sino a lo santo-divino y a su presencia misteriosa. De otro
modo no se comprenderia por qué el hombre religioso se lamenta con tanta frecuencia de que su
vivencia carezca de la sagacidad, hondura y fuerza adecuadas para captar lo santo-divino, que se

esconde detras. (Schmitz, 1987. p. 58).

4. El hombre actual

En la actualidad, no se puede atribuir a una sola causa como contenido espiritual y material,
en los que se han producido cambios histdricos, en los que se puede contemplar la situacion en
una época en su totalidad, como en esta época, cuanto el hombre més conoce, mayor parece el
misterio. Tiempo antes de que se produjeran efectos, estaban en proceso de los cuales una situacion
espiritual, ya que esa técnica es la manera de pensar de este mundo, donde se diferencia lo
verdadero y lo falso, de instrumentos, la transformaciéon estética del mundo; comenzaron los

procesos espirituales que les debian conducir hasta una situacion actual.

La relacion entre la religion y el mundo, entendiendo aquella como conjunto de creencias
que vinculan al hombre con lo sagrado y divino, como sociocultural en el que la vida humana se

despliega, forma parte de la cultura humana desde sus origenes. (Garcia, 2014. p. 10).

Entre la religion cristiana y el mundo con el que coexiste. En ellos se ejemplifica la
situacion y estrategia seguida por el cristianismo en relacion con su mundo o entorno sociocultural.

Es época de rupturas y afirmacion de entramados socioculturales diferentes en los que se expresa

64



la subjetividad individual de los pueblos de Occidente en forma de estados soberanos, lenguas

modernas, conciencias cambiadas e incluso cristianismos diferenciados. (Garcia, 2014. p. 11).

Es una época de choque con valores, tales como la razén dogmatica, la ciencia natural y la
libertad revolucionaria. La iglesia, ante instancias que ya no controla, adopta una actitud defensiva.

(Garcia, 2014. p. 11).

5. La Nueva Era

Es una corriente de pensamiento con influencias muy variadas, a la manera de un verdadero
eclecticismo. La expresion Nueva Era se atribuye a una ocultista inglesa de nombre Alice Anne
Bailey (1880-1949), que lo utilizé en algunas de sus obras como Discipulado en la Nueva Era o
La Educacién en la Nueva Era y que en 1932 fund6 una asociacién llamada Buena Voluntad
Mundial con el fin de preparar a la humanidad para un cambio radical. Impulsado por un Instructor
Mundial. Un Instructor Mundial es un maestro espiritual que los seguidores de la Nueva Era (NE)
consideran como de otra dimensidn u otro plano de existencia en el que la conciencia estd mas
desarrollada. La mision de este maestro espiritual consiste en mostrar el camino que debe seguir

la humanidad para avanzar en la senda espiritual.

El cuerpo doctrinal de la NE es muy complejo debido a la mezcla de corrientes que la
abastecen de temas que pasan desde el esoterismo hasta la magia y hechiceria. Las religiones
paganas, el budismo, el hinduismo, el satanismo y el ecologismo, las religiones antiguas, la
astrologia y el espiritismo. También incluye su propia version de asuntos cientificos adecuados a
su doctrina, entre los que destacan la psicologia transpersonal y la fisica cudntica. Ha desarrollado

su propio sistema cultural. Cuenta con una amplia variedad de obras literarias que encuentran

65



expresiones en la poesia. El cuento. La novela, el cine y, desde luego, la musica, que es bastante
variada, incluye sonidos de la naturaleza. Ritmos mondtonos y tiempos lentos que inducen un

estado de relajacion adecuado a los métodos de meditacion oriental. (Sdnchez. 1999. p. 58).

5.1 Gnosticismo

La gnosis es un movimiento anterior al cristianismo, pero que de alguna manera ha
permanecido hasta nuestros dias con algunas variantes. Su doctrina central consiste en pensar que
la salvacion se obtiene mediante el conocimiento. El término gnosticismo designa un gran nimero
de sectas surgidas durante la época del cristianismo primitivo cuya finalidad primordial consistia
en buscar conocimientos ocultos que llevaran al hombre a la salvacion sin tomar en cuenta la fe o

el comportamiento de la persona.

La gnosis cristiana se caracterizo por una dualidad divina entre el dios identificado con el
Yahvé del Antiguo Testamento biblico y un dios de caracter trascendental que habria sido
predicado por Jests y del que seria posible extraer referencias también en el Antiguo Testamento.

(Jiménez, 2016. p. 227).

La dualidad divina comprende de la misma forma una dualidad en la comprension de la
Creacion. Fruto de la obra material del Demiurgo o Yahvé, se encontraria muy por debajo de la
realidad trascendental y espiritual que comparte la naturaleza de la divinidad ultima, el Uno o

Padre inefable, de la que también forman parte los cristianos gnoésticos. (Jiménez, 2016. p. 228).

Supone asi un rechazo de la vida terrenal, un anticosmismo respecto a toda la creacion
demiurgica que contrasta con la auténtica naturaleza espiritual del dios verdadero y del gnostico,
que se diferencia del resto de cristianos, de judios y de paganos fruto del dios creador y la materia.

66



El pensamiento gnostico comprende ademds un elemento escindido del dios trascendental o
Padre que inicia el proceso de creacion del Demiurgo y su obra material. El proceso de definicion
del dios trascendente en el sistema gnostico es muy complejo y variado segun los grupos,
consistente en una serie de emanaciones en serie por voluntad del Uno de figuras denominadas
eones, que en conjunto forman el pleroma, region superior de los elementos espirituales a la que

aspira a llegar el gnostico. (Jiménez, 2016. p. 228).

5.2 Esoterismo

En la antigliedad, las obras de algunos fildsofos se catalogaban como esotéricas. Cuando
estaban destinadas al grupo iniciado en las doctrinas de alguna escuela; mientras que la palabra
exotéricas se aplicaba a las obras abiertas a circulos fuera de la comunidad de iniciados (uso la
palabra iniciados sin ninguna connotacioén ocultista o esotérica y refiriéndola solamente al grupo
de personas con conocimiento de alguna doctrina). Actualmente, el esoterismo pretende ser una
ciencia de las leyes ocultas que rigen el cosmos y que, por analogia, se aplican a la existencia
humana. Algunos quieren encontrar el origen de esta tradicion en la Atlantida y en Egipto.

Civilizaciones que, segun estas creencias, estaban ligadas en tiempos muy remotos.

El origen de esta Divina Sabiduria o Teosofia, como también se la designa, se pierde en la
oscuridad de los tiempos y, sin duda, esta oculta tradicion es la mas antigua, profunda y completa
revelacion de los divinos misterios que haya sido dada al mundo por jerarquias pertenecientes a
otras esferas. Es por ello que en cada generacion unos cuantos sinceros e iluminados pensadores,
comprendiendo la trascendental significacion de esta doctrina, han investigado y restaurado la

Sabiduria Arcana para el provecho y redencion de la humanidad. (Abelardo, 1953. p. 7).

67



La persona que busca una respuesta a la incognita del tiempo, como también una solucién
a los multiples problemas de la vida, se vuelque cada dia en mayor proporcion a estas ensefianzas
que en su magnitud involucran todos los conocimientos y sabiduria que se encuentran en el cosmos

(Abelardo, 1953. p. 8).

El Conocimiento Esotérico ofrece un conjunto de ensefianzas de profunda verdad y
sensatez para el que se disponga a desarrollar sus posibilidades latentes que, por su incalculable

trascendencia, se pierden en el infinito. (Abelardo, 1953. p. 8).

El hombre moderno puede hallar en estos conocimientos una vision maravillosa del
esquema divino, cuya magnificencia producira en €l una devocion hacia Dios no sentida antes,
junto con una comprension intelectual y una respuesta a los variados problemas de la vida,
quedando en esta forma su mente satisfecha al saber cudl es el objeto y la finalidad del universo y

de su existencia.

5.3 Religiones orientales

La Nueva Era adopta de una manera sincretista una serie de doctrinas provenientes de las
religiones orientales. Como el hinduismo el jainismo, el budismo, el taoismo y el confusionismo,

que comparten algunas creencias, si bien cada una de ellas tiene sus peculiaridades.

El hinduismo, tiene una antigiiedad aproximada de 3500 afios y se funda en una serie de
cultos primitivos ligados a la naturaleza. Cuenta con una serie de libros sagrados que fueron
compuestos a lo largo de muchos siglos, como los vedas (Rigveda, Yajuveda, Sama veda,
Atarveda, Brahamanas y Upanisads), las epopeyas (Mahabharata, Ramayana) y los puranas
(Bhagavata-purana, Devi-Bhagavata-purana, Vrahmaitas). En estos libros encontramos himnos,

68



alabanzas, invocaciones. Rituales, cantos, encantamientos, exorcismos, especulaciones de tipo

filosofico, ensefanzas sobre la ley, genealogias y relatos.

El jainismo: Esta religion surge como una herejia del hinduismo que bésicamente se
distingue del anterior por buscar la liberacion mediante una ascesis rigurosa en la que, entre otras
cosas, estd prohibido quitar la vida a cualquier ser animado, mentir y robar o cualquier apego

terrenal. Hoy en dia, la mayor parte de sus seguidores vive en Bombay.

El budismo: Al igual que el jainismo, también es una herejia del hinduismo que pretende
hallar la liberacion o iluminacién a través del camino intermedio que se encuentra en las Cuatro
Nobles Verdades y el Sendero Octuple, que aparece como el medio entre la busqueda hinduista de
la emancipacion por el conocimiento y las obras. Y el austero ascetismo de los jainies para alcanzar

el mismo.

Destacar que tanto la primera como la segunda noble verdad (el sufrimiento y la causa del
sufrimiento) se corresponden con la imagen de la rueda de la vida. El sufrimiento es el efecto,
mientras que el deseo es la causa. Vemos aqui un tipo de relacion causa efecto, accion reaccion.
En otras palabras, es el mismo modelo ciclico representado por la rueda de la vida. La tercera noble
verdad (el cese del sufrimiento) se corresponde con el simbolo del Buda o del mandala de los cinco
budas. La cuarta noble verdad (el sendero dctuple) se corresponde con el sendero espiral.

(Sangharakshita, 2010. p. 21).

Intentamos alcanzar una forma mas elevada del ser y de la conciencia. No estamos
solamente tratando de conseguir una ‘“Concentracion Correcta”. Aspiramos a una plena
transformacion de todo nuestro ser, en todos sus niveles y aspectos, desde la perspectiva de la

Vision Perfecta inicial. (Sangharakshita, 2010. p. 164).

69



El Taoismo: Mas que una religion, es un movimiento quietista que se atribuye al chino
Lao-Tzu perteneciente a la dinastia Han del tercer siglo de nuestra era. Se le conoce también como
el Camino Eterno, en el que si las actividades de los hombres no lo evitan, permanece la armonia
y la perfeccion. Su principio fundamental consiste en no oponer resistencia a las leyes del universo
y conservar la quietud por medio de ejercicios de respiracion yodguica. Esta conducta recibe el
nombre de wu-wei que tiene la finalidad de no hacer nada para alcanzarlo todo. El estado mas alto
de la existencia lo tiene el sabio, cuya vida debe ser contemplativa y conducida por el camino del

tao. En Japon, adopta el nombre de shintoismo.

El confusionismo es méas o menos contemporaneo del taoismo y se atribuye a K'ung Fu.tzu,
nombre que los jesuitas tradujeron como Confucio. Se le atribuyen al fundador una coleccion de
sentencias llamadas analectas que proponen una conducta recta, un buen gobierno y un respeto
profundo por el orden social. El estilo de vida confusionista tiene como valor supremo la piedad

filial. Cuya expresion mas elevada se encuentra en respetar, honrar, amar a todas las personas.

6. El hombre en la religion actual

La religion en el mundo moderno. La modernidad es época de rupturas y afirmacion de
entramados socioculturales diferentes en los que se expresa la subjetividad individual de los
pueblos de Occidente en forma de estados soberanos, lenguas modernas, conciencias nacionales
e, incluso, cristianismos diferenciados. En este proceso, el cristianismo pierde unidad en dogma y

disciplina, pero gana autenticidad en conviccidn y testimonio. (Gémez, 2014. p. 11).

Es época de choque con valores emergentes, tales la razon dogmatica, la ciencia natural y

la libertad revolucionaria.

70



El poder del cambio situa al hombre religioso ante un mundo nuevo que exige una forma
nueva de relacionarse con ¢€l. Los historiadores utilizaron la palabra revolucién para nombrar
episodios histéricos de cambio cruento y violento. Pero este no es el caso. No obstante, nuestra

época podria ser etiquetada de revolucionaria. (Gémez, 2014. p. 11).

Nuestra época podria ser etiquetada de revolucionaria. Si bien la ausencia de guerras
tragicas y la relativa paz mundial rebajan la etiqueta de revoluciéon a profundo cambio

sociocultural.

7. Trascendencia actual

El hombre sabe que es un ser finito en lo biologico; sin embargo, busca en su integralidad
holistica el ser trascendente. Su vida personal y social, busca su perfeccionamiento trascendente a
través de su conciencia, de su dignidad y de su libertad. Lo racional y emocional del ser se proyecta
como una opcion de busqueda del Trascendente y de la trascendencia, para lograr superar asi la
finitud de su ser y de su existencia terrena. En cada cultura y creencia, los seres humanos han
establecido caminos, reglas y modos de alcanzar la trascendencia. Desde la antropologia y la

teologia. (Schmidt, 2018. p. 53).

Lo que va perfeccionando al hombre es la trascendencia que tienen con lo divino, por lo
cual busca en su interior sobre todo la dignidad y la libertad, que también son lo que llega a ser
una parte de complementar lo que se puede decir, que queda incompleto en el ser humano, que es
la parte con lo divino. Para lograr esto y la superacion de la existencia de lo terrenal, se tiene que

estar en un punto en el que ya se sienten preparados para el paso a la trascendencia, ya estando

71



listos en cuanto a los cambios que logran hacer para esto. En todo hay pasos a seguir y esto no es
la excepcion, sino al contrario, hay que hacerlo asi para lograr alcanzar lo que se pretende en el

tiempo actual.

8. La trascendencia del hombre por medio de la religion

La espiritualidad o la misma cultura lo provean, el ser humano estard siempre en camino
constante de transformacion. La espiritualidad es la puerta que moral y éticamente estd abierta a
las vias de la transformacion, entendida esta como aquella apuesta que posibilita la significacion

de cada hombre y la expansion de sus ideales. (Vargas, 2015. p. 461).

Cada dia aumenta el nlimero de personas que experimentan mas y mas, no solo la simple
curiosidad por el esoterismo o cosas parecidas, sino la necesidad de vivir una experiencia espiritual
coherente con las nuevas situaciones debidas al rapido y profundo cambio cultural del tiempo

presente. (Garcia, 2014. p. 17).

En el Diccionario de espiritualidad (2005) encontramos que “ningin ser humano puede
vivir sin una experiencia espiritual, especialmente si se mueve con profundas motivaciones y
convicciones. Pertenece, pues, al sustrato mas profundo del ser humano)”. De esta forma se va
abriendo la comprension de esta experiencia como una condicion inherente al ser humano y, desde

alli, de manera especial.

Existe una experiencia de trascender llamada espiritualidad que se lleva desde multiples
opciones y decisiones: validas o no para los criterios culturales, sociales y religiosos, son, en todo

caso, una apuesta por trascender aquello que llamamos alma. (Vargas, 2015. p. 466).

72



Dadas estas condiciones, y teniendo presente el ambito cultural, social y religioso que
acompana el mundo actual, sea por tradicion o por decision, es necesario abrir las posibilidades al
dialogo interreligioso, en un mundo multicultural, donde el pensamiento y la accion son el marco
ético del otro, son el lenguaje de vida, en otras palabras, las acentuaciones de la espiritualidad que

se cuela en la realidad.

Para la experiencia espiritual hay que renunciar a ciertas condiciones de la humanidad,

realizarnos plenamente, conseguir el logro de nuestras aspiraciones y anhelos mas profundos.

Finalmente, la espiritualidad debe llevar al creyente a discernir los signos de los tiempos,
desde los que afectan; podria afirmarse que la espiritualidad es el camino para el encuentro con la
esencia: aquella que viene de Dios y que tiende siempre a ¢él, en cualquier condicion, en cualquier

esquina del mundo, en cualquier religion.

El ser humano esta llamado a comprenderse y tender hacia Dios. No se es para la religion,
se es para una vida con sentido; si la religion lo garantiza, bienvenida sea; si ésta lo obstaculiza,
quiza por eso emana la pluralidad de la espiritualidad, para romper el paradigma que me hace ser

capaz de Dios, pero incapaz de estar con ¢él. (Vargas, 2015. p. 468).

La conexion de religion con espiritualidad se da en una misma raiz: los estilos de vida, las
elecciones de orden vocacional y las prioridades humanas llevan a comprender la religion como

una opcion de crecimiento espiritual.

La base de dicha tendencia es la unificacién de experiencias desde las expresiones que
acercan tanto a la religion como a la espiritualidad; de hecho, se habla de la contencién de una y
otra; pareciera que hay una codependencia o una consecuencia logica cuando se experimenta una

vivencia, llamese religiosa o espiritual. (Vargas, 2015. p. 470).

73



Castillo (2008): “Si entendemos la religion como relacion con el Trascendente, esta claro
que la espiritualidad no se puede entender si no es precisamente eso, es decir, relacion con el Ser

Supremo” (p. 36).

Desde la espiritualidad o desde la religion, o en la mixtura de ambas, lo que se evidencia es la
necesidad de educar al creyente para que sea conocedor de su experiencia, de su religion y de su proceso

espiritual, o de su relacion intima con Dios. El ser humano estd llamado hacia una realidad

trascendental que lo supera en su razoén y que impera en su interior.

74



Conclusion

En el primer capitulo se establecieron los conceptos fundamentales y las bases teoricas del
autor, los cuales sirvieron como eje rector para direccionar el desarrollo del tema central en las

etapas posteriores de la investigacion.

El segundo capitulo analizé la trascendencia desde diversas perspectivas filosoficas. De
este estudio se destaca la relevancia de la libertad como facultad indispensable para que el hombre
inicie su camino trascendental, asi como la capacidad de apertura constitutiva del ser humano ante
lo absoluto. Al explorar esta apertura en el ambito de las religiones, se identificaron elementos,
tales como la necesidad de una preparacion previa, el seguimiento de normas y la exigencia de una

transformacion personal para alcanzar dicha meta.

Asimismo, se observo que las religiones suelen situar el modo absoluto de trascendencia
en la muerte, entendida como el transito del alma hacia una realidad espiritual superior ya sea bajo
los conceptos de Nirvana, Moksha o Paraiso donde se promete la liberacion del sufrimiento y del
ciclo de reencarnacion. En este sentido, la trascendencia se manifiesta a través de la meditacion,

la oracion y los ritos, actos que permiten al sujeto experimentar una union profunda con la deidad.

Posteriormente, el tercer capitulo se centra en el pensamiento de Xavier Zubiri, quien
define al ser humano como un animal de realidades dotado de inteligencia sentiente. Esta distincion
es importante, ya que para el autor, el hombre no solo recibe estimulos biologicos, sino que posee
la capacidad de aprehender las cosas como realidades de suyo, integrando de forma indisoluble su
dimension racional y espiritual. En este analisis, cobra relevancia el concepto del poder de lo real,
descrito como una fuerza dominante, ultima, posibilitante que se impone sobre el sujeto. A través

de la religacion, el hombre experimenta este poder como el fundamento absoluto que sostiene su

75



existencia personal. Si bien el sistema de Zubiri destaca por su densidad especulativa, su propuesta
se mantiene objetiva, pues parte del analisis de hechos de la aprehension humana, ofreciendo una

vision profunda y coherente de la trascendencia.

En el cuarto capitulo, se profundiza en la trascendencia del hombre actual, reconociendo
que el ser humano posee una dimension espiritual intrinseca que lo impulsa hacia la busqueda de
un sentido ultimo. No obstante, este impulso se ve condicionado por un contexto de profundos
cambios socioculturales y rupturas historicas que han transformado la subjetividad individual. En
esta dindmica, el hombre contemporaneo ha experimentado periodos de distanciamiento de sus
creencias tradicionales y costumbres religiosas, influenciado en gran medida por la corriente de la
Nueva Era. Este movimiento, logré captar la atencion social mediante propuestas atractivas y
simplificadas que fusionan el esoterismo, el gnosticismo y elementos de diversas religiones

orientales.

A pesar de la fragmentacion que estas corrientes puedan generar, el ser humano conserva
su libre albedrio y su capacidad de autodeterminacion, facultades que lo determinan autor de su
propia vida. Gracias a esta libertad, la persona tiene la posibilidad de discernir entre las diversas
ofertas de espiritualidad y optar por un camino que responda fielmente a su religacion con el poder
de lo real. De este modo, el hombre actual contintia su proceso de realizacion, buscando trascender

su finitud biologica para alcanzar una experiencia auténtica con lo absoluto.

El ser humano, tal como lo define Zubiri, es un «animal de realidades» dotado de
inteligencia sentiente, razén y voluntad, facultades que le otorgan una suidad o posesion de su
propia realidad. Esta condicién implica que el hombre posee un grado de independencia que le
permite no estar forzado a una creencia, sino ejercer su libertad para abrirse a una experiencia de

lo trascendente de manera autonoma. La trascendencia es, en este sentido, una apertura constitutiva

76



y una necesidad natural del ser humano que busca superar su finitud bioldgica mediante una

experiencia de la realidad plenamente vivida.

Para alcanzar esta meta, el sujeto debe seguir los caminos, reglas y modos de preparacion
que las diversas tradiciones han establecido, permitiendo que la persona se disponga
conscientemente para el encuentro con lo absoluto. A pesar de los desafios del entorno actual y de
corrientes atrayentes como la Nueva Era, la decision de permanecer o no en una via espiritual
reside en el libre albedrio del individuo, quien es el agente y autor de su propia realizacion. Al
profundizar en la religion, el hombre busca el fundamento de lo real y el bien supremo que da
sentido a su existencia. Finalmente, la trascendencia también se manifiesta en el deseo de dejar
una huella o legado, de manera analoga a los filésofos que, como Socrates, han transmitido su

sabiduria para iluminar a las generaciones futuras.

77



Bibliografia

Fuentes primarias

Zubiri, X. (1935). En torno al problema de Dios. Madrid.
(1986). El hombre y Dios. Madrid: Alianza.
(1976). Introduccion a la critica antropologica. Madrid: Alianza
(1984). Introduccion al problema de Dios. Madrid: Alianza.
(1982). Inteligencia y razon. Madrid: Alianza.
(1935). Naturaleza historia de Dios. Madrid: Alianza.
(1974). Sobre el hombre. Madrid: Alianza.

(1982). Inteligencia y razon. Madrid: Alianza.

Fuentes secundarias

Agustin. (2015). Confesiones. Mexico: Porrua.

Aguayo, A. (2009). El hombre y el dialogo trascendental. Guadalajara.

Ayala, J. M. (2005). Fenomenologia y experiencia religiosa. Universidad de Zaragoza.
Abelardo, P. (1953). Guia para el estudio del conocimiento esoterico. Argentina: kier.
Alessi. (1998). Los caminos de lo sagrado . Madrid: Cristiandad.

Aquino, T. d. (1998). Suma teologica. Madrid.

Benedicto, XVI. (2007). Deus caritas est. Rialp.

Bernad, V. (2005). La trascendencia. la trascendencia del hombre,

Camargo, R. A. (1987). Biografia de Xavier Zubiri. Bogota: universidad filosofica.
Duch, L. (2001). Antropologia de la vida. Abadia de Monserrat

Diccionario de la lengua esparniola . (2021). real academa espafiola.

Durkheim, E. (2007 ). Formas de vida religiosa. Madrid: Acal S.A.

Ergas, R. (2013). Desde el sufrimiento al nirvana. Madrid: Manantial

Eliade, M. (1998). Lo sagrado y lo profano. Austral.

78



Frak, V. (1946). El hombre en busqueda del sentido . Espana : Herder.

Gomez, J. M. (2014). La religion en el mundo actual. Espaiia: Universidad de Salamanca.
Garcia, J. M. (2014). Religion en el mundo actual. Humanidades y cultura .

Gomez, C. 1. (2018). Sobre la religion de Zubiri. complutense .

Hernéndez, J. D. (1999). Fenomenologia de la religion. Madrid.

Jiménez, E. (2016). El gnosticismo y sus rituales . Espafia : Universidad de cantabria.

Lopez, F. (2013). Concepto de persona humana. Colombia: Universidad de san Buenaventura.
Palacio, C. (2015). Cuestiones teologicas .

Pérez, J. (Enero de 2022). Catolic.net. Obtenido de Catolic.net.

Platon. (1871). Obras completas . Madrid: biblioteca filosofica.

Platon (1986). Fedro. Madrid: Gredos.

Plotino. (1982). Plotini Opera . Oxford: Oxford university.

Rahner. (1977). Curso fundamental de la fe. Barcelona: Herder.

Sanchez, J. A. (2012). El orden trascendental en Zubiri. Bogota: univesidad san Buena Avetura.

Sanchez, M. (1999). La nueva era la sacralizacion de lo sagrado . Mexico : Universidad
iveroamericana .

Sangharakshita. (2010). Vision y transformacion . Mexico: CBCM.

Schmidt, L. (2012). El hombre como ser trascendente. bioetica Latinoamericana,

Schmidt, L. (2018). El hombre como ser trascendente. Venezuela: Universidad de los Andes.
Schmitz, J. (1987). Filosofia de la religion. Barcelona: Herder.

Soren, K. (1980). Mi punto de vista. Buenos Aires: Aguilar.

Soriano. (2011). Mosha en el hinduismo . A la sombra del arbol bodhi.

Vargas, J. C. (2015). espititualidad como medio de desarrollo humano. colombia: Universidad
de manizales .

Varo, F. (2006). El espacio sagrado en la torah. Madrid : Universidad navarra.
Villa, J. (2012). El orden trascendental en Zubiri. Universidad iberoamericana.

Vega, G. B. (2003). Filosofia y religion . Mexico: Cuadernos de fe y cultura.
Zamany, P. (2020). La Trascendencia de este mundo el budismo y la fe. Bahai.

Zorrosa, |. (2015). Trascendencia y apertura. Espafia: Universidad navarra.

79



80



	REPOSITORIO PORTADA
	Tesina
	Capítulo I
	Marco teórico
	1. Antecedentes
	2. Semblanza biografica
	3. Bases teóricas
	3.1 La trascendencia
	3.2 Hombre
	3.3Religión

	4. Obras
	5. Hipótesis
	6. Justificación
	7. Objetivos
	8. Metodología

	Capítulo II
	La trascendencia
	1. Concepto de trascendencia en el hombre
	1.1 La trascendencia según san Agustín de Hipona
	1.2 La trascendencia según santo Tomás de Aquino
	1.3 La trascendencia según Carl Rahner
	1.4 La trascendencia del hombre según Karol Wojtyla

	2. El concepto de trascendencia en la religión
	2.1 La trascendencia según Balderas Vega
	2.2  La trascendencia según Mircea Eliade
	2.3 La trascendencia según  Luis Duch
	2.4 La trascendencia según Adriano Alessi
	2.5 La trascendencia según Josef Schmitz
	3. Religión
	3.1 El catolicismo y la trascendencia
	3.2 El judaísmo y la trascendencia
	3.3 El budismo y la trascendencia
	3.4 El hinduismo y la trascendencia


	Capítulo III
	La trascendencia según Zubiri
	1. El hombre según Zubiri
	2. El poder de lo real
	3. Religación
	4. Dios según Zubiri
	5. La trascendencia  según Zubiri
	6. La religión según Zubiri
	7. El conocimiento religioso

	Capítulo IV
	Trascendencia el hombre actual
	1. Espiritualidad y religión
	2. El hombre religioso
	3. La experiencia religiosa
	4. El hombre actual
	5. La Nueva Era
	5.1 Gnosticismo
	5.2 Esoterismo
	5.3 Religiones orientales
	6. El hombre en la religión actual
	7. Trascendencia actual
	8. La trascendencia del hombre por medio de la religión

	Conclusión
	Bibliografia


