UVAQ |sgere

UNIVERSIDAD VASCO DE QUIROGA Institucional

REPOSITORIO ACADEMICO DIGITAL INSTITUCIONAL

“EL PAPEL DE LAS MUJERES QUE HAN REPRESENTADO Y
PRESERVADO LA COCINA TRADICIONAL MICHOACANA HASTA LA
TUALIDAD, PERO QUE NO CUENTAN CON UNA CERTIFICACION”
oy
o fae

Autor: Alvarado Laguna Itzel

Nombre del asesor:
Hernandez Adame llse Montserrat

Tesina presentada para obtener el titulo de:
Licenciada en Gastronomia

e\

Este documento estd disponible para su consulta en el Repositorio Académico Digital
Institucional de la Universidad Vasco de Quiroga, cuyo objetivo es integrar organizar,
almacenar, preservar y difundir en formato digital la produccién intelectual resultante
de la actividad académica, cientifica e investigadora de los diferentes campus de la
vniversidad, para beneficio de la comunidad universitaria.

Esta iniciativa estd a cargo del Centro de Informacion y Documentacién “Dr. Silvio
Zavala” que lleva adelante las tareas de gestion y . coordinacion para la concrecion de
los objetivos planteados.

Esta Tesis se publica bajo licencia Creative Commons de tipo “Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada”, se permite su consulta siempre y cuando se mantenga
el reconocimiento de sus autores, no se haga uso comercial de las obras derivadas.



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/deed.es_ES
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/deed.es_ES

UNIVERSIDAD
VASCO DE QUIROGA

Licenciatura en Gastronomia

“EL PAPEL DE LAS MUJERES QUE HAN REPRESENTADO Y PRESERVADO LA
COCINA TRADICIONAL MICHOACANA HASTA LA ACTUALIDAD, PERO QUE NO
CUENTAN CON UNA CERTIFICACION OFICIAL POR ALGUNA ORGANIZACION
SOCIAL O GUBERNAMENTAL”

PRESENTA:
Itzel Alvarado Laguna
ASESOR:

Mtra. Ilse Montserrat Hernandez Adame

REVOE:20193411
Acuerdo:615318

MORELIA, MICHOACAN OCTUBRE, 2025







INDICE

Indice de fOtOGrafiQs ........euueenennennennenenienienienienienienieieiereieeiseieeiesieaiessssssssssssssessessenses 5
AZPAACCIIMICHLOS «ouuennennenenienienienienrenienieieeieeieeieeieeieeiesiessssesssssesssssssssssssssssssssssssssssssses 6
RESUMEN / ABDSIFACE.«.cucnanenianenianeniniininiiniaiiiaiiiaiiteiietetiecettecssrecsstecsssessssessssessssessssasans 7
INTRODUCCION .......ucuenerueeeenenirtreeeseestestsstsssessestsstesessessesstessessessesssesssssessessens 9
Capitulo I: Marco TEOVICO ...eunenneneneenienienieneenienreneeeeieeieeiesiesiessssssssssssssesssssessessessences 16
1.1 La cocina mexicana como patrimonio cultural de 1a humanidad.......c.cccceeueanennannnnnee. 16
1.2 Las mujeres como portadoras del patrimoniogastronémico michoacano .........cc..ceeeeeeunnne. 17
1.2 La cocina del México prehiSpAnico.....ccceeeeerieeniieniieniiiniiieiieiieiieniiieiieeieeeceecreneees 18
14 Michoacan, cocina prehiSpANIcCa ......ccceeuiveeiieiieiiiiiiiiieiiiiiiiiieicreireeeeceeeceeeeens 19
1.5 Utensilios de la cocina prehispanica Mexicana.....ccceeeuveeeiieniieniienniiniieeiieecieceeeneennees 20
1.6 Ingredientes endémicos de la cocina prehispanica mexicana......cc.ccceeeeeirenienncenncrnnnnee. 22
1.7 Evolucion de 1a cocina MeXiCana ....c.ovuuieuiieiieiiiiuiieiiiiiieiiiiiuiieiisiasiesresiecsessanes 23
1.8 L OVTu )1 B2 V1) (R 1111 | N 23
1.9 Rasgos representativos de las cocineras tradicionales segin la UNESCO..................... 25

1.10 Reconocimiento institucional de la cocina tradicional mexicana y el rol de las cocineras

L0 11 110 10 1 RN 26
1.11  San José Huipana: contexto geografico, cultural y gastronomico ........cccceevveererenernnneee. 27
Capitulo II: Metodologia.......a.annennannennenneniannenienienienieieireieeireieeieeieeiesseesessessessessessennes 29
Tipo de estudio: Estudio de caso instrumental .........cccceuuieuiiiriiiniiiiiiiiiiinciiieineceeiinicenceane. 29

Técnica de recoleccion de informacién: Entrevistas cualitativas a través de un guion e

1000 £0) 1 1172 1 (1) 1 30

Relacion entre la metodologia y los objetivos de la investigacion ......c.ccceeeeuuieeniieniieniieniienncnnnns 30



[@11170) 10 (XS 1 15 A5 % 1] 2 WP 31

Guion de entrevista y la co- relacion de las preguntas.........ccceeeuieeniieniieniieniiieiieiiennceecenenee 32
NY L L A 1 | 7 N 35
Seleccion de la informante prifncipal...............eunenvenvenvenienieiieireireiieireireieeireneeieaceeceacenees 36
Capitulo IT1: RESULTADQOS .........u.euuueniuieninieninieiinieiinieiieceiiecesiacssessssssssssssssessssens 37
3.1 El vinculo biografico y emocional con la cocina.......c.cceucreuiiiniiniieiiiniieniiiniieiienncenncnnnes 37
3.2 Transmisién intergeneracional del conocimiento culinario.......cccceeuveeevennieeniieniiennienncnnnns 38
3.3 Relacion con la comunidad y los ciclos agricolas ........cceeeveuienniieniieniiiniieniiiniieiienneenncnnnes 39
3. 4 Diversidad culinaria y técnicas ancestrales........cceceevveenireniieniiiniiniieeiieniiieiieiieeneeneneees a1
3.5 Cocina, ritualidad y MemMOTia ...ccceuieeieniiiiiiiiniiniriiieiiiieiiciuieeitetesieeceeteasessceacessesscesces 43
3. 6 Reconocimiento social y legitimidad cultural .........ccccceunieniiniiniiniiniiiiiiininnciiinieencennee. 44
II1. 7 Preservacion del patrimonio y conciencia del reconocimiento de la UNESCO ................. 44
3. 8 Nuevos espacios de difusion y continuidad del 1egado .........cceuceeuiienrenieniieniieniienncenncnnnns 46
RIS I N 2 27 N NN 47
(6110201101 518100 10 )01 D N 49
Introduccion y acercamiento al mole, historia y tradiCiOn. .............ceueenvereeneeeeeeiennennennen. 52
V221701 T N 55
APENDICE ....uuoueeiuiiininninsinnennisesiistssssscsssssesssssssssssssessessesessentsssossssessessessensonees 57
Guion de entrevista CONIESIAAQ ..........euneneeneeneenienienieniereieieeireieeieeieeieeieeiessessessessessennes 57



indice de fotografias

FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO I sefiora Guadalupe Medel Tapia .............ccccouun..... 36
FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO II Sefiora Guadalupe Medel y sus nietas y nueras...38
FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO III tortillas secandose para hacer tostadas............... 40
FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO IV corundas preparadas con salsa y crema.............. 40
FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO V corundas tradicionales ................cc.cocoorvrrrnnnne. 40
FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO VI ingredientes para preprar chilito de molcajete ...40
FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO VII garbanzos tiernos ...............ccoeeeeveeeeeuereeeresnnnn. 40
FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO VIII quesadilla de maiz nuevo con flor de calabaza
........................................................................................................................................................ 40
FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO IX elotes de temporada................occcoveeverereeeeennnnnn. 40
FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO X uchepo tradicional ..............cccocoveveeeeveerereeereennnn. 40
FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO XI uchepos tradicionales ................ccccoveeueveeerenenenn. 40
FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO XII metate en el patio de la sefiora Guadalupe Medel
........................................................................................................................................................ 42
FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO XIII ollas con muchos afios de historia................... 42
FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO XIV cocina tradicional de la sefiora Gudalupe Medel
........................................................................................................................................................ 45
FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO XV sefiora Guadalupe cocinando salsa de molcajete
........................................................................................................................................................ 47
FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO XVIII Chiles tostandose para la preparacion del mole
........................................................................................................................................................ 53
FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO XIX Preparacién del mole tradicional de la sefiora
GUAAAIUPE MEAECL.....couiiiiieiie ettt ettt et e st e e e et e enbeeesbeensaeeasaenee 53
FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO XVI sefiora Guadalupe Medel moliendo el mole en el
TIIETALE ...ttt ettt ettt e bt e et e bt e et e b e et e e h e e et e bt et e e e bttt e bt eabeenhaeeabeenbreeneen 53
FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO XVII Preparacion del mole en metate...................... 53

FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO XX Receta escrita a pufio y letra del mole tipico por
la sefiora GUAalupe MEdEl ..........ooiiiiiiiiiiiiece ettt eb e e 54



Agradecimientos

La realizacion de este trabajo fue un proceso largo, retador y profundamente personal, que no
habria sido posible sin el acompafiamiento, el apoyo y el carifio de quienes estuvieron conmigo
en cada etapa del camino.

A mi Asesora de Tesis, la Chef Montse Adame, le agradezco de corazén por su paciencia
constante, por su comprension y por creer en mi incluso en los momentos de mayor duda. Su
guia estuvo siempre respaldada por su amplia preparacion y su profunda inteligencia en el tema,
cualidades que enriquecieron de manera significativa el desarrollo de esta investigacion y me
brindaron confianza a lo largo de todo el proceso.

A mis papas, gracias por creer siempre en mi, por su apoyo incondicional y por sostenerme con
amor a lo largo de todo este camino. Su confianza fue el impulso que me permitid seguir
adelante incluso en los momentos mas dificiles.

A la sefiora Maria Guadalupe Medel Tapia, mi abuelita, gracias por hacerlo todo posible. Por su
entrega, su ayuda constante y su amor incondicional. Su fortaleza, sus ensefianzas y su ejemplo
fueron una fuente permanente de inspiracion; este trabajo también es reflejo de todo lo que me ha
dado.

A mi amiga Meme, gracias por aventurarte conmigo en este viaje, por caminar a mi lado y por no
rendirte. Compartir este proceso contigo lo hizo mas llevadero y significativo; no habriamos
llegado hasta aqui sin apoyarnos mutuamente.

A mis hermanos y amigas, gracias por su compaiiia, su paciencia y su apoyo constante, por estar
presentes y por recordarme siempre que no estaba sola.

Este trabajo no solo representa un logro académico, sino también el carifio, la confianza y el
acompafiamiento de quienes hicieron posible llegar hasta aqui.



Resumen / Abstract

Resumen

La presente investigacion titulada El papel de las mujeres que han representado y preservado la
cocina tradicional michoacana hasta la actualidad, pero que no cuentan con una certificacion
oficial por alguna organizacion social o gubernamental, analiza el papel fundamental de las
mujeres que, desde sus hogares y comunidades, han mantenido viva la herencia culinaria
michoacana. El estudio busca destacar la relevancia cultural y simbolica de sus conocimientos
ancestrales, adquiridos mediante la practica, la memoria y la transmision oral, en un contexto
donde la ausencia de certificaciones formales no disminuye su valor como guardianas del
patrimonio gastronémico.

Desde un enfoque cualitativo, se emple6 la metodologia de estudio de caso instrumental, centrada
en la figura de la sefiora Guadalupe Medel Tapia, cocinera oriunda de Michoacan, cuya practica
cotidiana refleja los saberes, técnicas y significados que conforman la identidad culinaria de su
comunidad. A través de la observacion, la entrevista y la convivencia directa, fue posible
comprender como la cocina se convierte en un espacio de transmision intergeneracional de
conocimientos, emociones y valores, en el que cada receta guarda una historia de vida y un vinculo
afectivo con el territorio.

Los hallazgos evidencian que la cocina tradicional michoacana, reconocida por la UNESCO como
Patrimonio Cultural Inmaterial de la Humanidad, se sostiene no solo por las figuras mas visibles
o reconocidas institucionalmente, sino también —y sobre todo— por aquellas mujeres anénimas
que, sin buscar prestigio, preservan las costumbres que dan identidad a sus familias y comunidades.
La investigacion resalta la necesidad de documentar y valorar los saberes gastrondomicos
familiares, pues en ellos reside una parte esencial de la memoria colectiva y de la identidad cultural
mexicana.

En conclusion, este trabajo propone una reflexion sobre la responsabilidad ética y cultural de
quienes estudian o practican la gastronomia: salvaguardar los saberes tradicionales antes de que
desaparezcan. La cocina de las abuelas, tias y cocineras de fonda representa mucho mas que un

conjunto de recetas; constituye un lenguaje cultural que comunica historia, amor y pertenencia.



Reconocerlas es reconocer la raiz viva de la cocina michoacana y, por extension, del patrimonio

culinario de México.

Abstract

This research, titled The Role of Women Who Have Represented and Preserved Traditional
Michoacan Cuisine to the Present Day Without Olfficial Certification by Any Social or
Governmental Organization, analyzes the essential role of women who, from their homes and
communities, have kept Michoacan’s culinary heritage alive. The study highlights the cultural and
symbolic importance of their ancestral knowledge, transmitted through memory, oral tradition, and
daily practice, emphasizing that the absence of formal recognition does not diminish their value as
guardians of Mexico’s gastronomic identity.

Using a qualitative approach and an instrumental case study methodology, the research focuses on
the figure of Mrs. Guadalupe Medel Tapia, a traditional cook from Michoacan. Through
observation, interviews, and shared culinary experiences, it was possible to understand how
traditional cuisine functions as a space for intergenerational transmission of knowledge, emotions,
and values, where each recipe embodies a personal story and a deep connection to place.
Findings reveal that traditional Michoacan cuisine—recognized by UNESCO as Intangible
Cultural Heritage of Humanity—endures not only through the most visible or institutionally
celebrated cooks, but also through countless anonymous women who, without seeking recognition,
preserve the customs and flavors that shape their families and communities. The study underscores
the importance of documenting and valuing family culinary knowledge, as it constitutes an
essential part of Mexico’s collective memory and cultural identity.

In conclusion, this research invites reflection on the ethical and cultural responsibility of those who
study or practice gastronomy: to safeguard traditional knowledge before it fades. The cuisine of
grandmothers, aunts, and local cooks represents more than a collection of recipes—it is a cultural
language that conveys history, love, and belonging. Recognizing them means acknowledging the

living roots of Michoacan cuisine and, by extension, Mexico’s intangible culinary heritage.



INTRODUCCION

Antecedente

La cocina tradicional michoacana ha sido reconocida como un pilar del patrimonio cultural de
México, no solo por la diversidad de ingredientes y técnicas, sino también por la transmision oral
y practica de saberes entre generaciones de mujeres que han preservado este legado. En el afio
2010, la Organizacion de las Naciones Unidas para la Educacion, la Ciencia y la Cultura
(UNESCO) inscribi6 a la Cocina Tradicional Mexicana, cultura comunitaria, ancestral y viva —
El paradigma de Michoacan en la Lista Representativa del Patrimonio Cultural Inmaterial de la
Humanidad. Este reconocimiento marc6 un antes y un después en la forma en que el mundo veia
la gastronomia mexicana, y en particular, la labor de las cocineras tradicionales como guardianas

de saberes milenarios.

El proceso que condujo a esta inscripcion comenzo oficialmente en 2004, cuando el Conservatorio
de la Cultura Gastronémica Mexicana (CCGM) inici6 un proyecto integral para postular la cocina
tradicional mexicana ante la UNESCO. El objetivo era demostrar que no se trataba unicamente de
recetas, sino de un sistema cultural completo que abarca précticas agricolas, técnicas culinarias,
costumbres sociales y rituales profundamente ligados a la identidad de las comunidades. Como
parte de este proceso, se organizo el "Elogio de la cocina mexicana", un evento realizado en Paris
en 2005, en la sede de la UNESCO, que busco sensibilizar a la comunidad internacional sobre la
riqueza y profundidad de la cocina mexicana. En esta ocasion se presentaron platillos
representativos elaborados por cocineras tradicionales, especialmente provenientes de Michoacén,

como una forma de mostrar el valor humano y cultural de su oficio.

La candidatura fue rechazada en una primera instancia en 2005, pero México volvid a presentar la
propuesta, esta vez con un enfoque mas solido, comunitario y sustentado en la participacion directa
de las cocineras tradicionales, especialmente las de Michoacan. Finalmente, en 2010, la UNESCO
reconocid que la cocina tradicional mexicana es “comunitaria, ancestral y viva”, destacando como
ejemplo el caso de las comunidades purépechas de Michoacan, donde las mujeres juegan un papel

central en la preparacion de alimentos rituales, en la conservacion de técnicas culinarias como el



nixtamal y el uso del metate, asi como en la transmision de estos saberes de generacion en

generacion.

Aunque este reconocimiento otorgd mayor visibilidad a las cocineras tradicionales, muchas de
ellas continuan ejerciendo su labor desde la informalidad, sin certificaciones oficiales o respaldo
institucional. Sin embargo, su conocimiento es invaluable, ya que representa una forma de
resistencia cultural frente a la estandarizacion alimentaria. Iniciativas como el Encuentro de
Cocineras Tradicionales de Michoacan, que se realiza anualmente en Morelia, han contribuido a
reunir, reconocer y celebrar a estas mujeres, permitiéndoles compartir sus saberes y platillos con

el publico y fortalecer la transmision cultural.

A nivel mediatico, también se han producido materiales importantes. Documentales como
“Mujeres del Maiz”, de Maru Toledo, y proyectos como el canal de YouTube “De mi rancho a tu
cocina”, protagonizado por Dofia Angela, han contribuido a visibilizar la importancia de estas
mujeres en la preservacion de la identidad culinaria de sus regiones. En ellos se muestra como,
desde sus hogares y comunidades, sin necesidad de titulos académicos, las cocineras tradicionales

han mantenido viva la cultura gastrondmica a través de sus practicas cotidianas.

Ademas, se han impulsado recientes esfuerzos para certificar laboralmente a cocineras con base
en sus saberes empiricos. El Conservatorio de la Cultura Gastronémica Mexicana, en colaboracion
con instituciones educativas y organizaciones civiles, ha propuesto modelos de reconocimiento
basados en la evaluacion de competencias, sin que esto implique perder la esencia cultural de su

labor.

En la actualidad, la gastronomia mexicana se encuentra en un proceso de creciente
profesionalizacion impulsado por escuelas culinarias, concursos, certificaciones y programas
institucionales y goburnamentales que buscan consolidar su estudio y difusién. Sin embargo, en
medio de este panorama de reconocimiento formal y académico, existen mujeres cuyo saber
culinario ha sido histéricamente transmitido de generacion en generacion y que, pese a no contar
con certificaciones oficiales, también forman parte de las guardianas de la tradicion gastronomica.
Estas mujeres al igual que las cocineras tradicionales han conservado técnicas, ingredientes y

modos de preparacion que son producto de decadas de experiencia colectiva, configurando un

10



legado cultural que trasciende el &mbito doméstico y se inscribe en la memoria viva las personas
que las rodean.

En un contexto donde la validacién del conocimiento parece depender cada vez mas de la
institucionalizacion, estas cocineras han quedado en muchos casos, al margen de los procesos de
legitimacion que otorgan las estructuras académicas o gubernamentales. No obstante, su
conocimiento es vasto, profundo y esta arraigado en la practica cotidiana, en la observacion, en la
experiencia y en el aprendizaje comunitario. Son saberes que dificilmente pueden reproducirse en
espacios formales de ensefianza, pues surgen del contacto directo con los ingredientes, de la
interaccion con el entorno y de la transmision oral entre generaciones.

La presente investigacion se justifica en la necesidad de visibilizar y valorar el papel fundamental
que desempefian las mujeres en la preservacion de la cocina tradicional michoacana, especialmente
aquellas que, sin formacién académica ni certificaciones oficiales, han sido transmisoras y
reproductoras de los conocimientos culinarios ancestrales. En Michoacén, estas mujeres no solo
preparan alimentos: también custodian practicas heredadas, técnicas transmitidas oralmente y
saberes que conforman la base de la identidad cultural de sus comunidades. Su labor trasciende lo
culinario, al entrelazarse con rituales religiosos, festividades, la actividad agrondma y ganadera
que reflejan una cosmovision profundamente arraigada en la relacion entre alimento, territorio y
memoria.

La eleccion de centrar este estudio en una cocinera tradicional sin certificacion oficial responde al
reconocimiento del inmenso valor cultural que representan estos saberes invisibilizados. Este
trabajo busca no solo documentar su conocimiento, sino también reflexionar sobre los mecanismos
de transmision y los significados simbodlicos que acompafian su practica. En este sentido, se
entiende la cocina tradicional como un patrimonio vivo, en constante transformacion, que se adapta
a los cambios del tiempo sin perder su esencia ancestral.

De esta forma, la investigacion pretende contribuir a la salvaguarda del patrimonio cultural
inmaterial, reconociendo el papel vital de las cocineras tradicionales en la continuidad de practicas
y tradiciones que han resistido el paso del tiempo. Busca fomentar una reflexion sobre la
responsabilidad de las nuevas generaciones, no exclusvamente de los gastrondmos, puesto que mas
de una persona que no esta en el rubro gastronémico tiene a su abuela, tias, todas estds comparten
ese conocimiento, nuestra tarea es documentar, preservar y difundir estos saberes, para garantizar

su permanencia y valoracion dentro y fuera del ambito académico.

11



Asimismo, esta investigacion busca conocer de manera directa la voz y perspectiva de las propias
cocineras tradicionales, indagando en su opinion respecto a la certificacion, la transmision de sus
conocimientos y el valor que otorgan a la preservacion de sus recetas. A través de esta
investigacion, y entrevista se pretende comprender si perciben la certificacion oficial como un
reconocimiento necesario o si, por el contrario, consideran que su legitimidad y autoridad
provienen de la practica cotidiana, del respeto a sus raices y del reconocimiento comunitario. Este
acercamiento permite visibilizar la diversidad de posturas y motivaciones que existen entre las
cocineras, asi como las distintas formas en que cada una entiende la responsabilidad de
salvaguardar su herencia culinaria.

Mas alld de un interés por validar o estandarizar sus saberes, la investigacion busca rescatar las
narrativas personales que revelan coémo cada mujer vive su relacion con la cocina, qué papel juega
en su vida familiar y comunitaria, y de qué manera se percibe a si misma dentro del entramado
cultural michoacano. Se pretende, ademas, identificar los desafios que enfrentan para mantener
vivas sus practicas en un contexto donde las dindmicas sociales, econdémicas y tecnologicas
transforman los hébitos alimenticios y los modos de transmision del conocimiento. En este sentido,
el estudio no solo reconoce el valor gastrondmico de sus aportaciones, sino también su dimension
simbolica, afectiva y social, al constituirse la cocina en un espacio de resistencia, memoria y

continuidad cultural.

Planteamiento del problema

En un contexto en el que la profesionalizacion de la gastronomia ha ganado terreno a través de
escuelas culinarias, concursos y certificaciones, las cocineras tradicionales han quedado, en
muchos casos, al margen de estos procesos de validacion institucional. Sin embargo, su
conocimiento no solo es vasto y profundo, sino también resultado de practicas heredadas, saberes
comunitarios y experiencias vivenciales que dificilmente pueden replicarse en espacios formales

de ensenanza.

La presente investigacion se justifica en la necesidad de visibilizar y valorar el papel fundamental
que desempefian las mujeres en la preservacion de la cocina tradicional michoacana, especialmente
aquellas que, a pesar de no contar con certificaciones oficiales o formacion académica, han sido

las principales depositarias, transmisoras y reproductoras del conocimiento culinario ancestral.

12



La eleccion de hablar en esta tesina sobre una mujer que no cuenta con certificacion oficial
responde al reconocimiento del inmenso valor cultural que poseen los conocimientos ancestrales
que ellas resguardan. En Michoacén, las cocineras tradicionales no solo preparan alimentos:
también son guardianas de practicas heredadas, saberes transmitidos oralmente, y técnicas que
forman parte esencial de la identidad de sus comunidades. Su labor va mas alla de lo culinario; se
entrelaza con rituales, festividades, mercados locales y procesos sociales que reflejan una
cosmovision profundamente arraigada. Por ello, esta investigacion busca contribuir a la
salvaguarda de estos saberes como parte del patrimonio cultural inmaterial, reconociendo su papel

vital en la continuidad de tradiciones vivas que han resistido el paso del tiempo

Pregunta general de investigacion
(Como contribuyen las cocineras de herencia michoacanas, sin certificacion formal, a la
preservacion del patrimonio cultural inmaterial a través de la transmision de saberes culinarios

ancestrales?
Preguntas particulares de investigacion
e ;Qué tipo de platillos, ingredientes y técnicas tradicionales representa y como se
relacionan con el patrimonio cultural de Michoacéan?
e ;Cuidl ha sido el aprendizaje de las cocineras mexicanas?
e ;Por qué la cocina tradicional michoacana es considerada patrimonio cultural
inmaterial, y como contribuyen las cocineras populares a mantenerlo vivo, incluso

sin certificacion oficial?

e ;Como influye la falta de certificacion profesional en el reconocimiento de las

cocineras  tradicionales como portadoras del patrimonio  cultural?

e ;Qué esfuerzos se han hecho en México para proteger los saberes de las cocineras

tradicionales, y qué tanto se incluyen a mujeres en esos procesos?

13



e ;Como influyen los encuentros culturales, los medios digitales y las redes sociales
en la revalorizacion del patrimonio culinario representado por mujeres que cocinan

desde sus hogares?

Objetivo general de investigacion

Analizar el papel de las mujeres que preservan y transmiten la cocina tradicional michoacana,

destacando la importancia cultural de sus conocimientos ancestrales en ausencia de certificacion

formal.

Objetivos particulares

Identificar los saberes y practicas culinarias ancestrales que preservan las cocineras
tradicionales michoacanas sin certificacion formal.

Examinar la relacién entre los platillos, ingredientes y técnicas tradicionales con la
identidad cultural de las comunidades en Michoacén.

Analizar como la falta de certificacion profesional influye en el reconocimiento social e
institucional de las cocineras tradicionales.

Explorar los mecanismos de transmision de conocimientos culinarios entre generaciones
de mujeres dentro de los contextos comunitarios.

Evaluar el impacto de eventos culturales, medios digitales y redes sociales en la
visibilizacion y valorizacion del trabajo de las cocineras tradicionales.

Investigar las iniciativas y politicas existentes en México para salvaguardar los saberes de
las cocineras tradicionales y su nivel de inclusion de mujeres.

Analizar como las cocineras tradicionales michoacanas, sin certificacion formal, preservan
y transmiten saberes culinarios ancestrales que contribuyen a la salvaguarda del patrimonio

cultural inmaterial.

Justificacion

El presente trabajo se centra en reconocer el papel de las mujeres que, a lo largo del tiempo, han

representado y preservado la cocina tradicional michoacana, aun sin contar con una certificacion

oficial otorgada por alguna organizacion social o gubernamental. Estas mujeres son portadoras de

conocimientos empiricos y comunitarios que constituyen un patrimonio cultural invaluable,

transmitido de generacidn en generacion a través de la practica cotidiana.

14



La relevancia de esta investigacion radica en que, pese a su trascendencia cultural y social, la labor
de estas cocineras ha sido histéricamente invisibilizada dentro de los marcos institucionales de
profesionalizacion gastrondmica. Su ausencia de reconocimiento formal contrasta con la
centralidad de su papel en la conservacion de la memoria culinaria, en la cohesion comunitaria y
en la identidad cultural del estado de Michoacén.

Para atender esta situacion, la metodologia propuesta, basada en entrevistas y en la recopilacion
de datos de primera mano, permitira recuperar testimonios, experiencias y practicas que revelen la
dimension real de su aporte. Con ello, se busca construir un registro académico que respalde y
legitime sus conocimientos, al mismo tiempo que abra caminos para su inclusion y valoracion en
espacios formales de reconocimiento cultural.

De esta manera, la investigacion no solo contribuird a visibilizar la riqueza de la cocina tradicional
michoacana y el rol de las mujeres que la sostienen, sino que también servird como insumo para
generar propuestas que promuevan su dignificacion y salvaguarda, sin desvirtuar el caracter

empirico y comunitario que les da autenticidad.

15



Capitulo I: Marco Teorico

1.1 La cocina mexicana como patrimonio cultural de la humanidad

La cocina tradicional constituye un componente esencial del patrimonio cultural de México y fue
reconocida por la Organizacion de las Naciones Unidas para la Educacion, la Ciencia y la Cultura
(UNESCO) como Patrimonio Cultural Inmaterial de la Humanidad en 2010. Este reconocimiento
no se limita a la riqueza de sus platillos, ingredientes y técnicas culinarias, sino que también valida
la complejidad de los saberes, practicas y valores sociales que representa. Lejos de ser una mera
clasificacion gastrondmica, su inclusion en la lista de la UNESCO implic6 la validacion de un
modelo alimentario integral, profundamente arraigado en la historia, la cosmovision y la
diversidad regional del pais. Esta cocina, alimentada por conocimientos ancestrales y practicas
comunitarias, constituye una estructura cultural que articula la produccion, transformacion,
consumo Yy ritualidad de los alimentos. El reconocimiento fue resultado de un largo proceso de
documentacion, reflexion critica e impulso politico, que superd barreras conceptuales, estéticas y

coloniales historicamente impuestas sobre las cocinas no occidentales.

Autores como Salvador Novo y Alfonso Reyes han contribuido significativamente a destacar el
valor cultural de la cocina mexicana desde diversas perspectivas. Novo, en particular, se aproximo
a este fenomeno desde una mirada interdisciplinaria y sensible, subrayando su riqueza sensorial,
simbolica e identitaria. Estas reflexiones han permitido visibilizar que la cocina mexicana no solo
constituye una practica alimentaria, sino también un sistema cultural que expresa creatividad,
pertenencia y resistencia. En este sentido, la propuesta mexicana ante la UNESCO se fundamento
en criterios historicos, antropologicos y socioldgicos, subrayando la urgencia de salvaguardar un
patrimonio vivo que, a pesar de su resiliencia, enfrenta amenazas como la globalizacion, el
comercio alimentario desigual y el deterioro ambiental. Influenciada por movimientos
internacionales como Slow Food, encabezado por Carlo Petrini, la defensa de la cocina tradicional
mexicana se ha asociado con temas como la sustentabilidad, la soberania alimentaria y la justicia

social, posicionando el acto de cocinar como una forma de resistencia cultural y ecologica.

16



1.2 Las mujeres como portadoras del patrimonio gastronomico michoacano

Las mujeres mexicanas han sido las principales portadoras y transmisoras del conocimiento
culinario tradicional, muchas de ellas sin contar con una certificacion profesional que avale
formalmente sus capacidades, pero respaldadas por un saber ancestral transmitido de generacion
en generacion mediante la practica, la oralidad y la vida comunitaria. El papel de las cocineras
tradicionales en Michoacédn se vincula estrechamente con el entorno sociocultural en el que se
desarrolla la préctica culinaria. Desde edades tempranas, las mujeres aprenden, en el ambito
familiar, a seleccionar ingredientes locales, emplear técnicas heredadas y reproducir recetas con
profundo arraigo simbolico. Estas practicas, lejos de ser simples habilidades técnicas, constituyen
expresiones de identidad, cohesion social y resistencia cultural, en las que el acto de cocinar se

transforma en una manifestacion viva del patrimonio colectivo (Gonzélez, 2017).

Particularmente relevante es su participacion en la gestion y transmision de saberes relacionados
con la produccion y el uso de ingredientes tradicionales. En los huertos familiares o ekuaros, las
mujeres desempefian un papel clave en el disefio, mantenimiento y seleccion de cultivos como
arboles frutales, hierbas aromaticas, plantas medicinales y condimentos, esenciales para la cocina
regional. A través de estas practicas, no solo tienen en sus manos la seguridad alimentaria de sus
familias, sino que también conservan especies fundamentales para la cocina tradicional,
transmitiendo conocimientos sin necesidad de acreditacion oficial. Su participacion en sistemas
agroecoldgicos como la milpa constituye una forma de resistencia frente a la homogeneizacion
alimentaria y la pérdida de biodiversidad derivada de la industrializacion del sistema alimentario.
Su saber, por tanto, representa una fuente de continuidad y resiliencia cultural, especialmente en

regiones como Michoacan.

Frente a esta situacion, han surgido diversas iniciativas orientadas a proteger y revalorizar el
trabajo de las cocineras tradicionales. Un caso emblematico es el registro de la marca “Cocineras
Tradicionales de Michoacan” ante el Instituto Mexicano de la Propiedad Industrial (IMPI),
impulsado por el gobierno estatal en 2024. Este tipo de acciones busca prevenir la apropiacion
indebida de sus saberes y garantizar el reconocimiento legitimo a quienes los resguardan.

Asimismo, muchas de estas cocineras han comenzado a participar en ferias gastrondmicas,

17



encuentros culturales y medios digitales, donde han logrado visibilizar su labor, conectar con
nuevas audiencias y posicionar la cocina michoacana como un patrimonio cultural vivo. La
digitalizacion ha ampliado el alcance de estos saberes, favoreciendo un didlogo intercultural que

refuerza su valor simbolico, histérico y econdémico.

El aprendizaje culinario entre las cocineras tradicionales no ocurre en instituciones educativas
formales, sino en espacios domésticos, comunitarios y afectivos. Esta forma de transmision del
conocimiento se relaciona con lo que algunos autores denominan saberes situados o
epistemologias del sur, que valorizan el conocimiento generado desde la experiencia cotidiana por
encima del saber técnico-institucional (Santos, 2010). En consecuencia, es fundamental reconocer
que estos saberes poseen igual o incluso mayor valor que los certificados por academias

gastronomicas, particularmente cuando se trata de preservar una tradicion cultural viva.

En sintesis, el papel de las mujeres que preservan y transmiten la cocina tradicional michoacana
sin certificacion oficial resulta fundamental para entender como se mantiene vigente un patrimonio
cultural en contextos locales. Lejos de ser figuras marginales, estas mujeres son protagonistas
silenciosas cuya labor requiere mayor visibilidad, reconocimiento y proteccion institucional. Su
contribucion no solo resguarda sabores y técnicas ancestrales, sino que también garantiza identidad

cultural, salud comunitaria y continuidad histdrica.

1.2 La cocina del México prehispanico

La cocina del México antiguo se caracteriza por la utilizacion de ingredientes nativos, tales como
el maiz, frijoles, chiles, nopales y calabazas, que conformaban la base de la dieta de civilizaciones
como los mexicas y mayas (Goémez-Pompa, 2017). La preparacion de alimentos incluia técnicas
como el nixtamalizado del maiz, la coccidén al vapor, y el uso de metates para moler granos
(Martinez, 2018). Estas practicas culinarias, mas alld de la alimentacion, eran fundamentales en
rituales y tradiciones culturales que fortalecian la identidad de las comunidades (Hernandez, 2019).
La alimentacion prehispdnica en Mesoamérica estuvo profundamente vinculada con la
cosmovision de los pueblos originarios, en la que el maiz ocupaba un lugar central tanto en lo
simbdlico como en lo practico. Diversas culturas —como la mexica, maya, zapoteca, mixteca,

purépecha— rendian culto a deidades del maiz, reflejo de la importancia de este grano en su dieta

18



y vida ritual. A cada color del maiz le correspondian divinidades especificas, evidenciando una
sacralidad alimentaria compleja.

El conocimiento de la gastronomia prehispanica se ha nutrido de cronicas coloniales como las de
Bernal Diaz del Castillo, Fray Bernardino de Sahagun, Fray Diego Duran y Fray Diego de Landa.
Estos testimonios documentan tanto la alimentacién cotidiana como ritual de los pueblos
indigenas, con un registro detallado de ingredientes, técnicas de coccion y formas de conservacion.
El mercado de Tlatelolco, descrito por Diaz del Castillo, mostraba una oferta vasta de productos:
maiz, frijol, chia, guajolotes, conejos, pescado, insectos comestibles, frutas, hierbas, y alimentos
lacustres como el ahuautle. Por su parte, Moctezuma II recibia banquetes con més de treinta tipos
de guisos y bebidas de cacao servidas en copas de oro. Sahagtin y Durdn detallan el uso alimenticio
de especies como iguanas, ajolotes, escamoles, chapulines y una amplia gama de vegetales y frutas
regionales. Los alimentos llegaban incluso como tributo a la capital mexica, desde todas las
regiones del imperio.

Los mayas, segiin De Landa, basaban su dieta en el maiz y el cacao, del cual extraian grasas y
bebidas espumosas rituales. Su dieta incluia también carne de venado, aves silvestres y pescado.
La cocina prehispanica estaba basada en técnicas como el asado, la coccion al vapor (tamales), el
hervido y la coccidon en hornos subterraneos (barbacoa). No se utilizaban aceites ni mantecas, por
lo que no se freian alimentos. Para conservarlos, se empleaban métodos como el secado y el salado,
especialmente en zonas célidas o costeras. Endulzaban con mieles de origen vegetal y animal,
como las de maguey o de abeja.

Finalmente, los pueblos mesoamericanos elaboraban tanto bebidas no alcohodlicas, como el
chocolate, como fermentadas, destacando el pulque. La antropofagia ritual existia en ciertos

contextos religiosos, pero no era comuin como practica alimenticia regular.

1.4 Michoacan, cocina prehispanica

Aunque el Codice Florentino —compilado por fray Bernardino de Sahagin en el siglo XVI— se
centra en la cultura ndhuatl del centro de México, ofrece referencias significativas sobre la region
que hoy se conoce como Michoacan y su pueblo originario, los purépechas. Este grupo, también
conocido como tarasco, fue uno de los pocos que logro6 resistir la expansion del Imperio mexica,
estableciendo una identidad cultural auténoma y compleja que se refleja también en su sistema

alimentario.

19



En el Libro XII del Codice Florentino, que narra la llegada de los espafioles y la posterior conquista
de México-Tenochtitlan, se menciona a "Mechuacan" (Michoacan) como una de las regiones con
las que los mexicas intentaron formar alianzas militares. Estas referencias, aunque breves,
evidencian la relevancia geopolitica del territorio purépecha y permiten inferir la existencia de un
sistema social y econémico consolidado, en el cual la produccion y preparacion de alimentos
desempefiaban un papel central.

Desde la perspectiva alimentaria, aunque el codice no describe en detalle la cocina purépecha, si
documenta practicas culinarias comunes a varios pueblos mesoamericanos, incluyendo el uso del
maiz como base de la dieta, el empleo de técnicas como el nixtamalizado y el uso de instrumentos
como el metate, el comal y el molcajete, todos ellos también presentes en la tradicion gastrondmica
purépecha. Ingredientes como el chile, el frijol, la calabaza, el jitomate, el cacao y diversas hierbas
locales formaban parte del amplio repertorio alimenticio compartido, aunque cada cultura lo
adaptd a su propio entorno y cosmovision.

En el caso de Michoacan, investigaciones posteriores han documentado cémo los purépechas
desarrollaron précticas alimentarias ligadas estrechamente al entorno lacustre, incorporando
también productos como el pescado, los charales, el acimara y otros elementos provenientes del
lago de Patzcuaro y sus alrededores. Asi, la gastronomia purépecha no solo se inscribia dentro de
las l6gicas mesoamericanas, sino que ademas constituia una expresion local y distintiva, en la que

la alimentacion articulaba saberes, simbolismos y técnicas transmitidas generacionalmente.

1.5 Utensilios de la cocina prehispanica mexicana

La cocina era al ras del piso en tlecuillis o comales colocados sobre tres piedras llamadas
tenamaxcales, ademas se hacian hornos en agujeros verticales al ras de la tierra que se recubrian
con piedras calentadas con lefia.

Los instrumentos utilizados en la cocina del México prehispanico constituyen una expresion
tangible del conocimiento técnico, simbodlico y cultural desarrollado por las civilizaciones
mesoamericanas en torno a la preparacion de los alimentos. Lejos de tratarse unicamente de
herramientas funcionales, estos objetos reflejan una cosmovision en la que la alimentacion, el

trabajo manual y los vinculos con la naturaleza se entrelazaban de manera profunda y cotidiana.

20



Diversas piezas arqueologicas resguardadas por el Museo Nacional de Antropologia (MNA)
evidencian materiales, formas y usos que han pervivido hasta la actualidad como simbolos de
identidad cultural

El tlecuil, formado por tres piedras dispuestas como soporte del comal o la cazuela, fue el corazéon
de la cocina comunitaria prehispanica. Este fogdn de barro no solo era un centro culinario, sino un
espacio de encuentro, transmision oral y ritual doméstico dentro del hogar prehispanico Uno de
los utensilios mas emblematicos de la cocina mesoamericana es el metate, cuyo nombre proviene
del término néhuatl métlatl. Se trata de una piedra labrada con forma rectangular y una superficie
superior concava, que generalmente descansa sobre tres patas conicas de distinta altura, lo cual
permite que se incline ligeramente para facilitar el trabajo de molienda. Sin embargo, existen
variantes sin soportes, conocidas como metates apodos.

Este instrumento se utilizaba principalmente para moler, en conjunto con una pieza
complementaria llamada “mano de metate”, de forma cilindrica y también de piedra, con los
extremos ligeramente mas delgados para facilitar su sujecion. La anchura del metate permite
deducir que la mano debia tener un tamafio suficiente para ser manipulada con ambas manos.
Usualmente, tanto el metate como su mano eran elaborados con piedra volcénica de baja porosidad,
lo que favorecia su limpieza y el retiro eficiente de los productos molidos. Dado su considerable
peso, se acostumbraba a colocarlos en espacios fijos dentro del hogar.

Otro artefacto fundamental es el molcajete, también de piedra volcanica, el cual se distingue por
su forma de cuenco profundo, con tres patas, y de tamafio mas compacto en comparacion con el
metate, lo que facilita su movilidad. Este utensilio se empleaba para triturar ingredientes mas
hamedos, como chiles, jitomates y especias.

La presencia del metate en la historia culinaria de México es muy antigua, con evidencias
arqueoldgicas que lo sitian en uso desde el periodo Cenolitico Superior, entre los afios 7000 y
5000 a. C. Su uso se expandi6 con la incorporacion de la agricultura en la dieta mesoamericana,
volviéndose indispensable para procesar granos, semillas, condimentos y productos como el
nixtamal, base de la masa para las tortillas. Asimismo, era empleado para preparar harinas,
pigmentos naturales y bebidas como el chocolate. A fin de evitar la mezcla de sabores, era comiin
que las familias tuvieran varios metates, asignados a distintos usos.

Los metates antiguos se encuentran con frecuencia en contextos arqueologicos en todo el territorio

mexicano. Particularmente en la region del Occidente, dentro de la tradicion de las tumbas de tiro,

21



existen representaciones escultdricas de mujeres moliendo, algunas acompanadas de nifios, lo que
sugiere tanto su uso cotidiano como su valor simbdlico. En estos contextos, los metates eran
depositados como parte del ajuar funerario, probablemente como ofrendas vinculadas a mujeres,

lo que refleja también una dimension ritual y espiritual de su empleo.

1.6 Ingredientes endémicos de la cocina prehispanica mexicana

La cocina mexicana es el resultado de un complejo entramado historico, ecologico y cultural que
ha dado lugar a una de las tradiciones gastrondmicas mas reconocidas a nivel mundial. En este
contexto, los ingredientes endémicos desempefian un papel fundamental no solo como elementos
nutritivos, sino como portadores de identidad, memoria colectiva y conocimientos ancestrales.
Estos productos, originarios del territorio que hoy comprende México, han sido domesticados,
seleccionados y transmitidos a lo largo de generaciones por los pueblos originarios, quienes
desarrollaron técnicas agricolas, usos rituales y practicas culinarias en torno a ellos.

La alimentacion en el México prehispanico trascendia la mera subsistencia; estaba intrinsecamente
ligada al simbolismo cosmico, el calendario agricola y las practicas rituales. Ingredientes como el
maiz, el chile, el frijol, el amaranto, el cacao, el aguacate, el nopal, el jitomate, la vainilla, el
maguey, entre muchos otros, eran considerados dones sagrados de la tierra y pilares del sustento
cotidiano. Muchos de estos productos, originarios de Mesoamérica, constituyen atin hoy una parte
esencial del patrimonio gastrondmico mundial.

El maiz, particularmente, ocupaba un lugar central tanto en la dieta como en la cosmovision
mesoamericana

Su transformacion mediante la nixtamalizacidon y su presencia en preparaciones como tortillas,
tamales y atoles marcaban un conocimiento culinario profundo que combinaba técnica y
simbolismo.

Ademas del maiz, el chile y el frijol conformaban la triada alimentaria béasica. A estos se sumaban
una vasta diversidad de vegetales, frutas, insectos (alrededor de 96 especies registradas en el
Codice Florentino), asi como semillas como la chia y el huauhtli (amaranto), ingredientes ricos en
proteinas y minerales. Estas especies no solo eran consumidas por sus propiedades nutricionales,

sino también utilizadas en ofrendas, rituales religiosos y representaciones artisticas.

22



1.7 Evolucion de la cocina mexicana

La llegada de los espafioles en el siglo XVI introdujo nuevos ingredientes como el trigo, el arroz,
la cafia de azlcar, la leche y diversas carnes. Este encuentro dio lugar a un mestizaje culinario
donde se fusionaron técnicas y sabores europeos con los indigenas. Las mujeres, tanto indigenas
como espafiolas y mestizas, fueron las principales agentes de esta fusion, adaptando recetas y
creando nuevos platillos que combinaban lo viejo y lo nuevo. Este proceso no solo enriquecio la
gastronomia, sino que también permitié la continuidad de précticas ancestrales en un nuevo
contexto cultural. Tras la independencia de México, la cocina nacional experimentd una influencia
francesa, especialmente entre las clases altas. Se publicaron recetarios como "El cocinero
mexicano" (1831), que recopilaban recetas tradicionales y europeas, reflejando una busqueda de
identidad culinaria. Sin embargo, las mujeres continuaron transmitiendo y adaptando recetas en el
ambito doméstico, asegurando la continuidad de la cocina tradicional. Este periodo evidencio la
tension entre la adopcion de modas extranjeras y la preservacion de las raices culinarias mexicanas.
En el siglo XX, la cocina mexicana comenz6 a ser reconocida internacionalmente, y en 2010, la
UNESCO Ila declaré Patrimonio Cultural Inmaterial de la Humanidad. Este reconocimiento
destac¢ el papel de las cocineras tradicionales en la preservacion de técnicas y recetas ancestrales.
Eventos como el Encuentro de Cocineras Tradicionales de Michoacan han visibilizado y valorado
el trabajo de estas mujeres, quienes, sin formacion académica, han mantenido viva la riqueza
gastrondmica del pais. Ademas, iniciativas como el Conservatorio de la Cultura Gastronémica
Mexicana han trabajado en la documentaciéon y promocion de la cocina tradicional, reconociendo

su importancia cultural y social.

1.8 Cocina conventual

Historicamente, los saberes femeninos vinculados a la cocina han sido invisibilizados o excluidos
de los relatos institucionales. Sin embargo, durante el periodo virreinal, los conventos femeninos
desempefiaron un papel crucial en el desarrollo y la conservacion de la cocina tradicional
mexicana.

La cocina conventual constituye uno de los pilares més representativos en la evolucion de la

gastronomia mexicana. Surgida en el contexto del virreinato, en los conventos de ordenes

23



femeninas —como las carmelitas, dominicas, jerénimas y clarisas— se desarrolld una intensa
actividad culinaria que fusion6 ingredientes y técnicas indigenas con aquellas traidos de Europa
tras la conquista. Estos espacios, ademas de cumplir funciones religiosas y educativas, se
convirtieron en verdaderos laboratorios gastronomicos donde se gestaron platillos que hoy forman
parte del repertorio tradicional mexicano, como el mole poblano, los chiles en nogada, los ates y
el rompope.

Las cocinas de los conventos, dotadas de huertos propios y abastecidas por productos locales, se
enriquecieron también con la colaboracidon de mujeres indigenas y afrodescendientes que aportaron
conocimientos y técnicas ancestrales. Este intercambio propicié un mestizaje culinario profundo,
en el que el maiz, el chile, el frijol y otros ingredientes nativos se integraron con el trigo, los lacteos,
las especias y las carnes traidas del Viejo Mundo. Asi, la alimentacion se convirtié en una forma
simbolica de resistencia, adaptacion y creatividad.

El funcionamiento cotidiano de estas cocinas revela la importancia del papel femenino en la
transmision del conocimiento culinario. Las monjas, muchas de ellas de origen criollo, no solo
aprendian de las mujeres locales, sino que transmitian lo aprendido al regresar a la vida secular o
a través de recetarios que recogian estas practicas. La famosa figura de Sor Juana Inés de la Cruz
ilustra esta convergencia entre intelectualidad y cocina: su legado incluye recetas y observaciones
culinarias plasmadas con el mismo rigor con el que abordaba temas filosoficos y poéticos.
Ademas, los conventos fueron espacios donde surgieron innovaciones culinarias, como el uso de
la clara de huevo para labores constructivas cuyas yemas sobrantes derivaron en la invencion del
rompope. El fogon conventual, con su utileria compuesta por braseros, mesas rusticas, vitrinas de
loza y cuchillos de acero, se consolidé como el nucleo simbdlico y practico de la cocina
novohispana.

A lo largo del territorio de la Nueva Espafia, la cocina conventual se adapt6 a los recursos locales,
dando lugar a expresiones regionales que mantenian como base comun el uso del maiz y el chile.
Dulces conventuales como el alfajor, la calabaza cristalizada, las gorditas de cuajada o los
muéganos son ejemplo de esta creatividad aplicada a los ingredientes disponibles en cada region.
Este legado sigue vigente, tanto en la cocina tradicional mexicana como en los festivales
gastronémicos contemporaneos que recuperan y celebran las recetas surgidas de los claustros. Asi,

la cocina conventual no solo representa un capitulo en la historia de la alimentacidn, sino una

24



expresion del mestizaje, de la agencia femenina y de la construccion de identidad cultural a través

del paladar.

1.9 Rasgos representativos de las cocineras tradicionales segin la UNESCO

La Organizacion de las Naciones Unidas para la Educacion, la Ciencia y la Cultura (UNESCO)
reconocid en 2010 a la cocina tradicional mexicana y en particular al modelo michoacano como
Patrimonio Cultural Inmaterial de la Humanidad. Esta distincion pone en relieve el papel esencial
que desempefian las cocineras tradicionales como depositarias y transmisoras de un conocimiento

ancestral que va mas alla del acto de cocinar.

Uno de los rasgos mas relevantes de estas mujeres es su vinculo con la herencia cultural, ya que
muchas de ellas han aprendido las técnicas culinarias mediante la transmision oral y practica que
se da entre generaciones, generalmente dentro del &mbito familiar. Este proceso no solo preserva
recetas, sino que también mantiene vivos los valores, simbolos y formas de vida de las

comunidades a las que pertenecen (UNESCO, 2010).

Asimismo, su cocina se fundamenta en el aprovechamiento de ingredientes locales y de temporada,
asi como en el uso de técnicas tradicionales como la nixtamalizacion del maiz, la molienda en
metate o la coccion en hornos de lefia. Esta eleccion consciente de insumos autdctonos no solo
refleja una profunda relacion con la tierra, sino también una apuesta por la sustentabilidad y el

respeto por los ciclos naturales (Conservatorio de la Cultura Gastronémica Mexicana, 2015).

Ademas del conocimiento técnico, las cocineras tradicionales se distinguen por su participacion
en rituales y celebraciones festivas que giran en torno a la preparacion de alimentos. Las comidas
que elaboran no solo cumplen una funcidn nutritiva, sino que también se insertan en un contexto
simbolico y comunitario: dias de muertos, fiestas patronales, matrimonios o siembras son

momentos en los que la comida fortalece el tejido social y espiritual de los pueblos (Pilcher, 2012).

La diversidad regional también ocupa un lugar central en su quehacer, pues cada comunidad aporta
una riqueza particular de sabores, ingredientes y técnicas. Las cocineras tradicionales no solo

reproducen lo aprendido, sino que también adaptan y recrean recetas, ejerciendo una creatividad

25



culinaria que responde a los cambios del entorno sin romper con la esencia de la tradicion

(UNESCO, 2010; Montes, 2020).

Por ultimo, se destaca su rol comunitario, ya que estas mujeres no solo cocinan, sino que ensefian,
organizan, colaboran en eventos colectivos y representan a sus comunidades en encuentros
gastrondmicos a nivel nacional e internacional. Su labor ha cobrado relevancia en el impulso del
turismo cultural y gastronomico, y ha sido clave en el proceso de visibilizacion de la cocina como

una expresion viva del patrimonio inmaterial (Bessiere, 1998; Diaz Mendiburo, 2019).

1.10 Reconocimiento institucional de la cocina tradicional mexicana y el rol de las

cocineras tradicionales

El reconocimiento internacional de la cocina tradicional mexicana como patrimonio cultural ha
sido posible gracias a los esfuerzos colectivos de comunidades, asociaciones civiles y organismos
nacionales e internacionales. Un hito clave en este proceso fue la inscripcion en 2010 por parte de
la UNESCO de La cocina tradicional mexicana: una cultura comunitaria, ancestral y viva. El
paradigma de Michoacan en la Lista Representativa del Patrimonio Cultural Inmaterial de la

Humanidad.

Este reconocimiento no solo exalta la riqueza gastronémica de México, sino que también resalta
el papel fundamental de las cocineras tradicionales como portadoras vivas de conocimiento
ancestral. La cocina tradicional es entendida por la UNESCO como un modelo cultural completo
que abarca desde actividades agrarias (como la milpa o la chinampa), hasta la preparacion y
consumo de alimentos, integrando técnicas como la nixtamalizacion, el uso del metate, el
molcajete y el comal, asi como ingredientes endémicos como el maiz, el chile, el frijol, el jitomate,

el aguacate, la calabaza y la vainilla (UNESCO, 2010).

En el Estado de Michoacan —modelo presentado a la UNESCO- se han conformado agrupaciones
de cocineras tradicionales que trabajan activamente en la conservacion de técnicas, recetas,
cultivos originarios y rituales culinarios. Estas agrupaciones no solo cocinan, sino que son agentes
activos en el fortalecimiento de la identidad comunitaria, la economia local y el desarrollo
sostenible. Ademds, muchas de estas cocineras han sido capacitadas o integradas en redes

apoyadas por instituciones como el Conservatorio de la Cultura Gastrondémica Mexicana,

26


https://ich.unesco.org/es/RL/la-cocina-tradicional-mexicana-una-cultura-comunitaria-ancestral-y-viva-el-paradigma-de-michoacn-00400

organismo clave en la elaboracion del expediente para la UNESCO y promotor del patrimonio

alimentario de México.

El papel de estas organizaciones ha sido decisivo para articular el reconocimiento de la cocina
tradicional no solo como una practica cultural, sino como un acto politico y econémico de
resistencia y preservacion, que da visibilidad a los saberes femeninos y comunitarios que durante

siglos han sido transmitidos oralmente.

1.11  San José Huipana: contexto geografico, cultural y gastronomico

San Jos¢ Huipana es una localidad ubicada en el municipio de José Sixto Verduzco, en la region
norte del estado de Michoacan, México. Se localiza sobre la Faja Volcanica Transversal, a una
altitud de aproximadamente 1 715 metros sobre el nivel del mar. Su geografia estd compuesta por
colinas suaves y praderas, atravesadas por canales de riego y el rio Lerma, uno de los afluentes
mas importantes del centro del pais, su ubicacion favorece el trabajo en las milpas y el ganado.
El nombre Huipana proviene del purépecha, madriguera de coyotes; Huipana p. ouipan nite-
colocar a la gente en hileras, etc. Lo cual remite a la cosmovision originaria de la region. Existen
vestigios arqueologicos cercanos relacionados con la cultura Chupicuaro (500 a.C.), como
utensilios para la molienda de maiz y herramientas de piedra, que evidencian una presencia
ancestral relacionada con la domesticacién de cultivos como maiz, frijol y calabaza, base de la
alimentacion mesoamericana. La historia colonial de la comunidad se materializa en la Parroquia
de San José, templo de gran valor simbolico para sus habitantes, donde convergen las expresiones
religiosas y festivas del calendario catdlico, especialmente en torno a la fiesta patronal del 19 de
marzo.

En el &mbito gastrondmico, si bien San José¢ Huipana no dispone de una oferta culinaria formal ni
de restaurantes establecidos, es posible identificar expresiones cotidianas de la cocina tradicional
a través de pequefios establecimientos familiares como Cenaduria Rangel, Tacos Fiesta y
Taqueria Aguilera, en los que se preparan tacos, tortas y antojitos usando comales y utensilios
tradicionales. Aunque estos negocios no suelen ser reconocidos fuera de la comunidad, constituyen
formas vivas de preservacion de las técnicas de coccion y de transmision intergeneracional del
saber culinario.

Durante la celebracion del santo patrono San José, es habitual la organizacion de comidas

comunitarias, que, si bien no estan formalmente documentadas, suelen incluir tamales, atoles,

27



carnes en salsas espesas y antojitos diversos. Estas practicas reafirman la centralidad de la cocina
en la vida comunitaria y religiosa de Huipana, donde lo gastrondmico adquiere una dimension
ceremonial que fortalece los lazos de pertenencia.

En conjunto, San José Huipana representa una comunidad rural en la que convergen elementos
geograficos, histdricos y culturales que configuran una identidad profundamente enraizada en el
territorio. La gastronomia, aunque expresada de forma modesta, constituye un eje articulador de
la vida cotidiana y ceremonial, y representa un punto de partida clave para comprender los procesos

de preservacion del patrimonio inmaterial en el &mbito local.

28



Capitulo IT: Metodologia

Metodologia de la investigacion

La presente investigacién se enmarca en un enfoque cualitativo, el cual permite explorar en
profundidad los significados, valores y experiencias subjetivas que conforman la practica de la
cocina tradicional mexicana, particularmente a través de la figura de las cocineras tradicionales.
Este enfoque busca comprender fendmenos sociales complejos desde la perspectiva de los propios
sujetos, considerando el contexto en el que se desarrollan (Hernandez, Ferndndez y Baptista,
2014). Asi, el proposito no es la generalizacion estadistica de los hallazgos, sino la comprension

profunda y contextualizada del objeto de estudio.

Tipo de estudio: Estudio de caso instrumental

Como estrategia metodoldgica, se ha optado por el estudio de caso instrumental, que permite
analizar un fendmeno amplio a partir de un caso particular y significativo. De acuerdo con Robert
Stake (1999), este tipo de estudio no se realiza por el interés en el caso en si, sino porque permite

comprender dimensiones mas amplias de una realidad social o cultural.

En este caso, el fenomeno a explorar es la cocina tradicional mexicana como patrimonio cultural
inmaterial y el papel de las mujeres en su preservacion, transmision y resignificacion. La
investigacion se enfoca en una mujer que, desde su experiencia y contexto particular, participa
activamente en la conservacion de saberes culinarios tradicionales, sin asumir de manera previa su
reconocimiento como cocinera tradicional por parte de su comunidad. Este caso ofrece un punto
de entrada para reflexionar sobre procesos mas amplios de transmision de saberes, identidad

cultural y visibilidad del trabajo femenino en la gastronomia mexicana.

Esta metodologia permite situar la cocina tradicional en su dimension cultural, comunitaria y
simbolica, observando no sélo qué se cocina y cdmo, sino también quién cocina, con qué medios,

en qué condiciones, y qué valor social, simbolico e identitario tiene dicha practica en su

29



comunidad. Asimismo, favorece el andlisis situado y contextual de discursos, representaciones y

practicas, fundamentales en el estudio del patrimonio cultural inmaterial.

Técnica de recoleccion de informacion: Entrevistas cualitativas a través de un guion e

informacion

Para la recoleccion de datos se utilizaré la entrevista cualitativa en su modalidad semiestructurada.
Esta técnica se adecua particularmente bien a investigaciones de corte cualitativo, ya que permite
mantener una guia de temas previamente definidos, pero con la flexibilidad necesaria para
profundizar en aquellos aspectos que emergen de forma espontanea durante la conversacion

(Taylor y Bogdan, 1987).

Este tipo de técnica facilita el acceso a las voces de las protagonistas y permite recuperar sus
trayectorias, memorias, saberes, emociones y significados desde su propia perspectiva. Ademas,
promueve una relaciéon mas horizontal y empatica con las entrevistadas, lo cual es esencial en
investigaciones que abordan conocimientos tradicionales y contextos comunitarios. Se garantizara
en todo momento el respeto, la confidencialidad, el consentimiento informado y el uso ético de la

informacion recabada.

Relacion entre la metodologia y los objetivos de la investigacion

La coherencia entre el enfoque cualitativo, el estudio de caso y la entrevista semiestructurada
permite una aproximacion integral al fenomeno estudiado. En esta investigacion, el estudio de caso
se centra en una mujer que, aunque no cuenta con el reconocimiento oficial como cocinera
tradicional ni representa a una region especifica, desempefia un papel fundamental en la
preservacion y transmision de saberes culinarios profundamente enraizados en la cultura

mexicana.

Este disefio metodoldgico responde directamente al objetivo central de la investigacion: visibilizar
la labor de esta mujer como portadora de conocimientos y practicas que, por su relevancia cultural,

merecen ser reconocidos dentro del marco de la cocina tradicional mexicana. A través de las

30



entrevistas semiestructuradas, se exploran las formas en que ella ha mantenido viva esta tradicion,
los significados que otorga a su labor, la manera en que transmite sus saberes y las tensiones que
enfrenta al no ser formalmente reconocida como cocinera tradicional, a pesar de cumplir con

muchos de los criterios que dicho titulo exige.

Este enfoque metodolégico permite documentar en profundidad una experiencia concreta que
desafia las definiciones institucionales, al tiempo que revela como los criterios de reconocimiento
pueden excluir a mujeres que, desde sus practicas cotidianas, enriquecen y sostienen el patrimonio
culinario del pais. Asi, la investigacion plantea la necesidad de repensar quiénes son consideradas
cocineras tradicionales y en qué condiciones, abriendo paso a una comprension mas amplia e

incluyente del papel de la mujer en la cocina mexicana.

Guion de entrevista

Para llevar a cabo esta investigacion opté por un enfoque cualitativo, ya que considero que es el
mas adecuado para comprender experiencias, significados y practicas. Mi interés principal es
acercarme a la manera en que una mujer, desde su vida cotidiana, preserva la cocina tradicional
michoacana como parte de un legado que sigue vivo.

La estrategia metodologica que elegi fue el estudio de caso porque me permite profundizar en la
historia de una sola persona, a través de su practica. Partiendo asi a partir de un ejemplo concreto,
que ayude a reflexionar, ya que probablemente hay mas mujeres pasando por la misma situacion,
y que sus saberes quedaran olvidados, muriendo asi un legado.

La persona que elegi la elegi basandome en su trayectoria de vida, la decision de trabajar con ella
se dio tras un proceso de busqueda, donde pude confirmar que su experiencia reunia varios de los
elementos que caracterizan a las cocineras tradicionales, aunque ella no cuente con un
reconocimiento oficial.

Para recuperar su voz, utilicé como técnica principal la entrevista semiestructurada. Preparé una
guia con base en los criterios que suelen considerarse en la definicion de una cocinera tradicional:
su vinculo con el territorio, la transmision oral de saberes, el uso de ingredientes tradicionales de
la regidn, el papel que desempefia dentro de la comunidad y el valor que le atribuye a sus recetas.
Al mismo tiempo, integré preguntas relacionadas con los desafios actuales que enfrentan estas

practicas, como el reconocimiento institucional y la proteccion de los saberes, sobre las redes

31



sociales y como estds son una gran herramienta para compartir estos saberes cuando se utilizan de

manera adecuada.

El objetivo de la entrevista fue que la informante pudiera narrar su experiencia en sus propios

términos. En lugar de enfocarme en respuestas concretas, quise darle espacio a sus reflexiones,

emociones y recuerdos. A través de ellos pude reconocer si, en su vida diaria, su forma de cocinar

refleja lo que caracteriza a una cocinera tradicional. Mi intencidén siempre fue mantener su voz

como la principal y que la entrevista sirviera como una herramienta para entender como esta

tradicion culinaria se construye y se mantiene viva en Michoacan.

Guion de entrevista y la co- relacion de las preguntas

v N Vv o~

(98]

(Como comenzo su relacion con la cocina?

EXPLORA EL VINCULO EMOCIONAL Y BIOGRAFICO

(Recuerda quién le ensefi6 a cocinar y en qué contexto lo aprendi6?

TRANSMISION ORAL Y PRACTICA DEL CONOCIMIENTO CULINARIO ENTRE
GENERACIONES.

A qué edad comenzd a cocinar y para quién suele hacerlo?

EXAMINA EL ROL COMUNITARIO Y FAMILIAR EN EL QUE DESDE TEMPRANA
EDAD.

(Ha sido parte de la produccion de los ingredientes, de la cosecha...?

INDAGA SOBRE SU RELACION DIRECTA CON LOS CICLOS AGRICOLAS Y EL
APROVECHAMIENTO SUSTENTABLE DE LOS RECURSOS NATURALES
LOCALES.

(Cuaéles son los platillos representativos de Michoacén que prepara?

APUNTA A LA IDENTIFICACION DE LA DIVERSIDAD REGIONAL Y SU
PARTICIPACION EN UNA TRADICION CULINARIA LOCAL.

(Qué ingredientes y productos locales utiliza y por qué?

USO DE INGREDIENTES ENDEMICOS Y DE TEMPORADA COMO BASE DE LA
COCINA TRADICIONAL.

(Qué técnicas tradicionales utiliza y como las aprendié?

32



13.

14.

15.

16.

17.

EXPLORA EL EMPLEO DE METODOS COMO LA NIXTAMALIZACION, LA
COCCION EN LENA Y EL USO DEL METATE.

(Como decide qué platillos preparar en ciertas fechas o contextos?

VINCULA LA FUNCION SIMBOLICA Y RITUAL DE LA COCINA EN EVENTOS
FAMILIARES Y COMUNITARIOS.

(Qué significa para usted mantener estas recetas vivas?

CARGA EMOCIONAL, IDENTITARIA Y SIMBOLICA DE LA TRANSMISION DE
SABERES GASTRONOMICOS.

. (Ha ensefiado a alguien mas a cocinar estos platillos?

ROL COMO TRANSMISORA ACTIVA DE CONOCIMIENTO CULINARIO EN SU
ENTORNO.

. (Ha escuchado del reconocimiento de la UNESCO? ;Qué¢ piensa?

ABORDA LA CONCIENCIA DE SU PRACTICA COMO PARTE DEL PATRIMONIO
CULTURAL INMATERIAL RECONOCIDO INTERNACIONALMENTE.

. (Contribuye usted a preservar esa cocina reconocida como patrimonio?

BUSCA FOMENTAR UNA REFLEXION SOBRE SU PAPEL COMO GUARDIANA
DE UNA TRADICION CULTURAL.

(Ha sido invitada a ferias o actividades gastrondmicas?

EXPLORA SU PARTICIPACION EN ESPACIOS DE VISIBILIZACION Y
RECONOCIMIENTO COMUNITARIO.

(Cree que se necesita una certificacion oficial para ser cocinera tradicional?

INVITA A REFLEXIONAR SOBRE LA LEGITIMIDAD DE LOS SABERES
EMPIRICOS FRENTE A LAS FORMALIZACIONES INSTITUCIONALES.

(Su comunidad valora lo que usted hace al cocinar estos platillos?

REVELA EL NIVEL DE LEGITIMACION SOCIAL DE SU LABOR DENTRO DE SU
ENTORNO.

(Ha usado redes sociales o visto a otras mujeres compartir cocina tradicional?
IDENTIFICA SU RELACION CON LAS NUEVAS PLATAFORMAS DE DIFUSION
CULTURAL Y CULINARIA.

(Estas nuevas formas ayudan a valorar mas la cocina tradicional?

33



» PERMITE ABORDAR LA CONTINUIDAD DEL PATRIMONIO EN MEDIOS
DIGITALES Y SU PAPEL EN LA REVALORIZACION.

18. ;Qué le gustaria que las nuevas generaciones aprendieran de su cocina?

> EXPLORA SU VISION DEL LEGADO INTERGENERACIONAL Y LA EDUCACION
CULTURAL A TRAVES DE LA GASTRONOMIA.

34



Sujeto de estudio

La informante principal de esta investigacion es la sefiora Maria Guadalupe Medel Tapia, de 69
afios, originaria de la localidad de San Martin, perteneciente al municipio de José Sixto Verduzco,
en el estado de Michoacan. Durante su infancia colabor6 en las labores del campo junto a su
familia. Creci6 en un hogar integrado por sus padres y ocho hermanos, es la menor de las hermanas,
con quienes compartio tanto responsabilidades agricolas como aprendizajes vinculados a la vida
comunitaria y culinaria.

Hasta los dieciséis afios trabajo en las tierras de su padre, destinadas principalmente al cultivo de
maiz y otros productos de temporada. Esta experiencia le permitié conocer los ciclos agricolas y
el uso de los ingredientes locales, aspectos directamente relacionados con la alimentacion cotidiana
de la comunidad.

En este mismo periodo adquirié conocimientos culinarios transmitidos por su madre y su abuela
materna, quienes le ensefaron técnicas de la cocina tradicional michoacana. Estos saberes fueron
compartidos también con sus hermanas, lo que favorecié un aprendizaje colectivo y fortalecid la
transmision intergeneracional de précticas alimentarias.

Posteriormente, tras contraer matrimonio a los dieciséis anos, se traslado a la localidad de San José
Huipana, dentro del mismo municipio. Alli continudé con la preparacion de alimentos para su
familia, incorporando las recetas heredadas y aprendiendo practicas complementarias como la
matanza de animales destinados al consumo. Al mismo tiempo, permanecio6 vinculada a las labores
del campo, consolidando un perfil en el que la agricultura y la cocina se mantuvieron
estrechamente relacionados.

Este recorrido biografico resulta relevante para la investigacion porque muestra como las mujeres,
a través de la practica cotidiana y sin necesidad de certificaciones oficiales, han sido portadoras y
transmisoras de conocimientos culinarios que forman parte del patrimonio cultural inmaterial de
Michoacén. La trayectoria de Maria Guadalupe Medel Tapia, enmarcada en un entorno familiar
femenino y comunitario, se presenta como un caso representativo del papel de las cocineras

tradicionales en la preservacion de saberes que sostienen la identidad cultural local.

35



Seleccion de la informante principal

1

FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO I
seniora Guadalupe Medel Tapia

La eleccion de Maria Guadalupe Medel Tapia como sujeto
de estudio responde a criterios de pertinencia y
representatividad dentro del tema de investigacion. En
primer lugar, se trata de una mujer que, a pesar de no contar
con certificacion oficial por parte de instituciones sociales o
gubernamentales, posee un conocimiento empirico y
comunitario de la cocina tradicional michoacana, transmitido
de manera generacional.

Su trayectoria de vida muestra una estrecha relacion entre los
ciclos agricolas, el campo y la cocina, lo que permite

observar de manera integral la vinculacion entre los

ingredientes locales y las practicas culinarias cotidianas. Ademas, la experiencia adquirida en el

ambito familiar —a través de su madre, su abuela, su suegra y sus tres hermanas— proporciona

un ejemplo concreto de como el conocimiento culinario se transmite y preserva en un contexto

social, ya que las recetas que prepara vienen desde generaciones anteriores a ella, y los sigue

transmitiendo a las generaciones actuales.

Por ultimo, su disposicion para compartir su historia y su experiencia culinaria mediante la

entrevista semiestructurada facilit6 la recopilacion de informacion detallada y contextualizada.

Este aspecto resulta fundamental para el cumplimiento de los objetivos de la investigacion, ya que

permite contar con un testimonio directo que refleja la relevancia del papel de las mujeres en la

conservacion de la cocina tradicional michoacana sin necesidad de un reconocimiento formal.

36



Capitulo III: RESULTADOS

3.1 El vinculo biografico y emocional con la cocina

La sefiora Maria Guadalupe Medel Tapia recuerda con claridad los primeros momentos en que la
cocina se volvio parte de su vida. Tenia alrededor de nueve afios cuando empez6 a ayudar a su
madre y a su abuela en las labores diarias: preparar las tortillas, poner el nixtamal o cuidar el fogén.
Eran tareas sencillas, pero llenas de significado. Fue entonces cuando comenzé a formarse un
vinculo profundo con la cocina, no solo como un espacio de trabajo, sino como un lugar de
aprendizaje, de afecto y de memoria.

Para ella, cada platillo es una forma de recordar a las mujeres que la formaron. Cocinar es revivir
las voces que le ensefaron con paciencia, es mantener viva la presencia de su madre y de su abuela
a través de los aromas que inundan su cocina. En cada preparacion hay una historia familiar que
se renueva, una ensefianza que no se escribié en ningiin cuaderno, pero que quedd grabada en la
memoria y los platillos que sigue elaborando hoy en dia.

Su relato muestra que la cocina tradicional no solo alimenta el cuerpo, sino también el alma. Es un
espacio donde se mezclan los recuerdos con los sabores, donde el acto de cocinar se convierte en
un gesto de amor y de continuidad. En ese sentido, la cocina de la sefiora Guadalupe no es solo un
conjunto de recetas, sino una forma de mantener viva la historia familiar y cultural. Cada vez que
prepara un mole, un atole o unas corundas, reproduce los saberes heredados, pero también conserva
su identidad y su experiencia.

Este vinculo emocional trasciende la practica culinaria. Cocinar es también una forma de
resistencia y orgullo: de sostener vivas las costumbres ante el paso del tiempo, de seguir
transmitiendo lo que aprendié en un mundo donde las tradiciones parecen diluirse. Aunque no
cuenta con una certificacion oficial, su conocimiento tiene el valor del tiempo, de la practica y del
amor por lo que hace.

La sefiora Guadalupe no solo prepara alimentos; preserva una manera de entender la vida, una
forma de ensefiar sin palabras, una herencia que pasa de generacion en generacion. En su cocina

se reunen los recuerdos del pasado y la esperanza de que esas tradiciones sigan vivas en el futuro.

37



3. 2 Transmision intergeneracional del conocimiento culinario

La memoria emerge como un recurso esencial en la formacion culinaria de la cocinera entrevistada,
pues sus aprendizajes no se apoyaron en registros escritos, sino en experiencias transmitidas
oralmente que permanecieron grabadas en ella a lo largo del tiempo. Esta forma de transmision le
permitié no solo aprender a cocinar, sino también fortalecer su identidad y su vinculo con la
tradicion.

La oralidad se confirma como el principal vehiculo de ensefianza, ya que desde temprana edad la
informante escuchaba y observaba a su abuela y a su madre mientras cocinaban, incorporando sus
indicaciones y consejos en la practica diaria. Tal como relata, las primeras lecciones consistian en
acciones simples —no acercarse demasiado al fuego, cuidar de no quemarse con la manteca—,
que poco a poco dieron paso a una formacién mas compleja. En este proceso, la observacion y la
repeticion eran la calve de la formacién dentro de la cocina.

La transmision intergeneracional del conocimiento culinario se hace evidente en su testimonio.
Aprendié de su abuela, con quien convivio la mayor parte de su infancia, complement6 su
aprendizaje con su madre y, posteriormente, con su suegra, de quien retomo técnicas y formas de
preparacion.

La transmision intergeneracional no solo garantiza la permanencia de los saberes culinarios, sino
que también fortalece los lazos familiares y comunitarios, al consolidar la cocina como un espacio
de encuentro y de construccién de identidad. En el caso de la sefiora Maria Guadalupe Medel
Tapia, este proceso se manifiesta en la forma en que reproduce las ensefianzas de su madre y de
su abuela, conservando tanto las técnicas como el sentido simbodlico de cada preparacion. Asi, el
conocimiento culinario se mantiene vivo no por su documentacion escrita, sino por su repeticion
constante y su adaptacion a los contextos familiares actuales, lo que demuestra la vigencia de la

tradicion como un patrimonio cultural dinamico.

o 11
Seriora Guadalupe Medel y sus nietas y nueras

38



3.3 Relacion con la comunidad y los ciclos agricolas

El testimonio de la sefiora Maria Guadalupe Medel Tapia refleja la estrecha relacion que existe
entre la cocina tradicional y el entorno agricola que le da sustento. Haber crecido en contacto
directo con la milpa y con su ekuaro —el espacio destinado al cultivo familiar— le permitié
comprender desde temprana edad los ritmos de la tierra, los tiempos de siembra y cosecha, asi
como la importancia de reconocer los productos locales y de temporada. En su experiencia, cocinar
no es solo una practica doméstica, sino una extensiéon del vinculo con la naturaleza: cada
ingrediente encierra un proceso de trabajo comunitario, de observacion del clima y de respeto hacia
los ciclos agricolas que garantizan la continuidad de la vida.

En este sentido, su conocimiento trasciende el &mbito culinario y se sitia dentro de una ecologia
cultural mas amplia, donde el saber agricola y el saber gastronémico se entrelazan. La sefiora
Guadalupe conoce, por ejemplo, el momento exacto en que el maiz esta listo para el nixtamal,
cuando deben secarse los chiles para conservar su sabor, o qué hierbas pueden recolectarse tras las
primeras lluvias. Estas practicas no solo responden a la experiencia empirica, sino que también
constituyen una forma de transmision de conocimientos ancestrales que preservan la relacion
equilibrada entre el ser humano y su entorno.

En la vida cotidiana de la sefiora Guadalupe, esta relacion se manifiesta de forma concreta: su
cocina estd determinada por la temporalidad del campo. En temporada de Iluvias, por ejemplo,
prepara platillos con calabacitas tiernas y flores de calabaza; en época de secas, aprovecha los
granos almacenados y los chiles deshidratados. Cuando los elotes estan tiernos prepara uchepos,
cuando estan sazones los utiliza para tortillas de maiz nuevo, si hay muchos quelites entonces lo
guisa, todo este conocimiento es empirico, desde que era pequeiia le enseflaron a aprovechar lo
que el campo le diera. Este aprovechamiento integral de los recursos naturales demuestra una
comprension profunda de la temporalidad agricola y del equilibrio que rige la naturaleza.
Asimismo, la dimension comunitaria de su practica se hace visible en su testimonio. Desde nia,
cocinaba para su familia y, con el paso del tiempo, continué haciéndolo para su esposo, hijos y
nietos. De este modo, la cocina se reafirma como un espacio colectivo donde se crean vinculos
afectivos y sociales. Cocinar no solo significa alimentar, sino también reunir, compartir y

transmitir valores, reforzando los lazos familiares.

39



FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO FOTOGRAFIA POR ITZEL FOTOGRAFIA POR ITZEL
XI uchepos tradicionales ALVARADO X uchepo tradicional ALVARADO IX elotes de temporada

FOTOGRAFIA POR ~ ITZEL FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO
ALVARADO V corundas tradicionales 1V corundas preparadas con salsa y 11l tortillas  secandose para hacer
crema tostadas

FOTOGRAFIA POR ITZEL FOTOGRAFIA POR ITZEL

FOTOGRAFIA POR, IT. ZE,L ALVARADO VII garbanzos tiernos ALVARADO VI ingredientes para
ALVARADO VIII quesadilla de maiz preparar chilito de molcajete

nuevo con flor de calabaza

40



3. 4 Diversidad culinaria y técnicas ancestrales

La sefiora Maria Guadalupe Medel Tapia domina un amplio repertorio de platillos que se
consideran representativos de la cocina michoacana: tamales en sus distintas versiones, pozole,
birria, mole, atoles, corundas, chongos, chilito de giiilota... La diversidad de preparaciones que
realiza refleja la amplitud gastronémica de Michoacan, una de las regiones mas ricas en practicas
culinarias de México, reconocida por la UNESCO (2010) como parte fundamental del Patrimonio
Cultural Inmaterial de la Humanidad. En este contexto, la sefiora Guadalupe no solo cocina, sino
que reproduce y preserva un legado colectivo que forma parte de la identidad cultural de su
comunidad.

Su testimonio permite comprender que cada platillo representa un proceso complejo de seleccion
de ingredientes, aplicacion de técnicas y recreacion de sabores que varian segun el contexto
familiar, festivo o ritual. La preparacion del mole, por ejemplo, exige una secuencia precisa de
pasos y una sensibilidad adquirida a lo largo de los afios: tostar los chiles sin que se quemen poruqe
después amarga, moler los ingredientes en metate, medir el punto exacto del espesor y mantener
el fuego constante en el fogon. En cada gesto, la sefiora Guadalupe reitera una ensefianza
transmitida por su madre y su abuela, reproduciendo con fidelidad lo que aprendi6.

La tecnologia no ocupa un lugar central en su practica culinaria. A pesar de contar con
herramientas modernas, prefiere el metate, el molcajete, las ollas de barro, el comal. Para ella, el
sabor auténtico de la comida depende del contacto directo con los utensilios tradicionales: “el
molcajete es el que le da sabor a lo que hagas”, afirma. Este enunciado resume la vision simbolica
que muchas cocineras tradicionales comparten: el utensilio no es un simple instrumento funcional,
sino un objeto cargado de memoria, energia y afecto, que conecta el presente con las generaciones
pasadas.

Como sefiala la antropologa Margarita de Orellana (2015), el metate y el molcajete “guardan las
huellas del tiempo y la fuerza de las mujeres que los han usado”. En este sentido, la técnica
culinaria se convierte en un lenguaje, un modo de transmitir conocimiento y de dar continuidad a
una herencia cultural femenina. La practica cotidiana de moler, nixtamalizar o cocer sobre el fuego
no solo preserva el sabor original de los alimentos, sino también los valores de paciencia, disciplina

y respeto por el proceso.

41



La preferencia por las técnicas ancestrales no implica resistencia al cambio, sino una eleccion
consciente de continuidad cultural. En palabras de la propia informante, “lo moderno ayuda, pero
no sabe igual”. Esta frase encierra una critica sutil a los procesos de estandarizacion de la
gastronomia y a la pérdida del vinculo sensorial con los alimentos. Para la sefiora Guadalupe,
cocinar implica escuchar que chille el comal, oler el maiz cocido y sentir la textura de la masa
entre las manos. Estas experiencias sensoriales son parte esencial del aprendizaje, del gusto y del
sentido de pertenencia.

Asi, la diversidad culinaria que practica y las técnicas que emplea no solo aseguran la preservacion
de un repertorio gastrondmico, sino que también sostienen una forma de entender la vida, donde
el tiempo, el esfuerzo y la materia adquieren valor simbolico. La cocina se reafirma como un
espacio de resistencia cultural y de creacidon constante, en el que cada platillo elaborado con

técnicas ancestrales representa una manera de honrar la memoria, el territorio y la identidad

colectiva.

FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO XII FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO XII

metate en el patio de la sefiora Guadalupe ollas con muchos afios de historia
Medel

42



3. 5 Cocina, ritualidad y memoria

En el relato de la sefiora Maria Guadalupe Medel Tapia, el mole ocupa un lugar central, no solo
como una preparacion culinaria, sino como un acto ritual profundamente arraigado en su vida
familiar y comunitaria. Este platillo aparece asociado a celebraciones significativas —bodas,
bautizos, cumpleafios o reuniones familiares—, donde cocinarlo y compartirlo se convierte en una
forma de reafirmar vinculos de pertenencia, afecto y continuidad generacional. En su testimonio,
la cocina se presenta como un espacio donde los recuerdos se actualizan y las tradiciones se
renuevan con cada preparacion.

La sefiora Guadalupe narra que la receta de su mole proviene de su madre, y antes de ella, de su
abuela. Este legado culinario no se conserva como una féormula estatica, sino como un proceso
vivo que se recrea cada vez que lo prepara. “El mole que hago es el mismo que hacia mi mama”,
comenta, “solo que ahora lo hago a mi modo, con lo que tengo”. Esta afirmacion revela la esencia
de la memoria culinaria: una transmision dindmica en la que coexisten el respeto por el origen y
la adaptacion a las circunstancias actuales.

De esta forma, la cocina de la sefiora Guadalupe puede entenderse como un archivo vivo de la
memoria. Cada receta, utensilio y gesto se convierte en testimonio de un linaje de saberes
femeninos que se perpetiian a través del tiempo. Mantener viva la receta de su mole significa
mantener viva también la voz de su madre y su abuela, conservar sus consejos, su forma de ensefiar
y su manera de amar a través de la comida. La cocina, en este sentido, no es solo un espacio fisico,

sino un territorio afectivo donde se materializan la memoria, la identidad y la herencia cultural.

43



3. 6 Reconocimiento social y legitimidad cultural

La sefiora Maria Guadalupe ha sido invitada a preparar alimentos en kermeses, fiestas patronales
y reuniones comunitarias, lo que da cuenta del reconocimiento social que recibe su labor.
Aunque no haya un titulo en el pueblo que la distinga como cocinera tradicional, si hay un
reconocimiento por parte de las personas de la localidad, ya que todos estan conscientes de su
labor y el sabor de los platillos que prepara, la Sra. Guadalupe menciona que las personas de su
localidad la siguen buscando por sus platillos, y atin le enacargan guisos para disfrutar en fiestas y
celebraciones.

La valoracidon comunitaria se convierte, en este sentido, en el principal criterio de legitimidad.

En este sentido, la sefiora Guadalupe representa a un amplio grupo de mujeres que, sin formacion
profesional ni visibilidad medidtica, sostienen la continuidad de la gastronomia tradicional
mexicana. Su prestigio se fundamenta en la confianza colectiva, en la calidad de su trabajo y en el
papel social que desempefia como transmisora de conocimiento y generadora de cohesion
comunitaria.

La valoracion que recibe dentro de su localidad muestra como la legitimidad del conocimiento
tradicional no depende del reconocimiento externo, sino del arraigo cultural que posee dentro de
la comunidad. Asi, la figura de la cocinera tradicional se consolida como un simbolo de resistencia
y preservacion cultural: su voz, sus recetas y su trabajo cotidiano reafirman el poder de las mujeres
como portadoras del patrimonio inmaterial, capaces de mantener vivas las practicas, los sabores y

los valores que definen la identidad michoacana.

I1I. 7 Preservacion del patrimonio y conciencia del reconocimiento de la UNESCO

Maria Guadalupe reconoce la importancia del nombramiento otorgado por la UNESCO a la cocina
mexicana como Patrimonio Cultural Inmaterial de la Humanidad, pues lo entiende como un
mecanismo que garantiza la proteccion, revalorizacion y visibilizacion de los saberes culinarios
tradicionales. Para ella, este reconocimiento adquiere sentido en la practica cotidiana de las

cocineras que, como ella, mantienen viva una tradicion transmitida por generaciones.

44



Su testimonio muestra una clara conciencia de su papel como portadora y guardiana de un
patrimonio vivo. La reproduccion de recetas heredadas, la continuidad en el uso de técnicas como
la nixtamalizacion o el uso del fogon y, sobre todo, la ensefianza a hijas, nueras y nietas,
constituyen actos concretos de preservacion cultural. La entrevistada entiende que la cocina
tradicional se conserva en la préctica diaria y en la memoria colectiva de quienes la recrean
constantemente.

En este proceso, los utensilios ancestrales adquieren un profundo valor simbolico. El molcajete
que heredo6 de su madre no es solo una herramienta de cocina, sino un objeto cargado de memoria
e identidad que condensa la continuidad intergeneracional de la tradicion. Utilizarlo es, para ella,
una forma de mantener presente la enseianza de las mujeres que le antecedieron y de transmitir, a
su vez, un legado tangible a las nuevas generaciones.

De este modo, la entrevistada se asume como parte activa de la preservacion del patrimonio
cultural reconocido por la UNESCO: no desde los discursos institucionales, sino desde la
cotidianidad de la cocina doméstica y comunitaria, donde se resguarda el conocimiento ancestral

y se reafirma la identidad culinaria michoacana

g

FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO XIV cocina
tradicional de la sefiora Guadalupe Medel

45



3. 8 Nuevos espacios de difusion y continuidad del legado

La cocinera también se relaciona con formas contemporaneas de transmision cultural, como las
redes sociales y plataformas digitales. Ver a otras cocineras en YouTube le permite aprender
nuevas recetas y al mismo tiempo reconocer la diversidad de estilos que existen dentro de la cocina
tradicional.

Considera que estas plataformas favorecen la valoracion del patrimonio culinario, pues registran
los procesos de preparacion y muestran el esfuerzo detrds de cada platillo. Asi como también,
expresa su deseo de que las nuevas generaciones aprendan a preparar sus recetas, especialmente
el mole, con todo el rigor de sus técnicas tradicionales, desde el tostado de los chiles hasta la
molienda en metate, pues para ella este platillo concentra la mayor carga identitaria, simbolica y
afectiva de su legado culinario.

En un contexto donde la tecnologia y las plataformas digitales se han convertido en herramientas
cotidianas, las cocineras tradicionales encuentran también en ellas nuevos espacios de transmision
y preservacion cultural. La sefiora Maria Guadalupe Medel Tapia, aun perteneciendo a una
generacion formada en la tradicion oral y la préctica directa, ha mostrado apertura hacia estos
medios contemporaneos como una forma de aprendizaje y de reconocimiento de la diversidad
culinaria. Ver a otras cocineras en YouTube le permite comparar estilos, ingredientes y modos de
preparacion, reconociendo que la cocina tradicional, aunque enraizada en lo local, se encuentra
hoy en constante didlogo con otras manifestaciones gastronémicas del pais y del mundo.

Para la sefiora Guadalupe, estas plataformas digitales cumplen una doble funcién: por un lado, son
fuentes de aprendizaje, donde puede observar distintas formas de elaborar un mismo platillo; por
otro, actian como espacios de legitimacion cultural, ya que permiten visibilizar el trabajo y el
conocimiento de mujeres que, como ella, han mantenido viva la cocina tradicional sin contar con
formacion académica o reconocimiento institucional. De este modo, la digitalizacién se convierte
en una via contemporanea para preservar la memoria culinaria, al registrar procesos, mostrar
técnicas y documentar saberes que antes solo existian en la transmision oral o en el ambito
doméstico.

La sefiora Guadalupe considera que estos nuevos canales son valiosos porque hacen visible el
esfuerzo y la dedicacion que implica cada platillo, permitiendo que mas personas comprendan que
detréds de una receta tradicional hay un trabajo profundo de seleccion de ingredientes, de equilibrio
de sabores y de respeto por los procesos. Segun ella, las redes sociales “ayudan a que la gente vea
como se hace de verdad la comida, no solo el plato servido”. Esta afirmacion refleja una
comprension intuitiva de lo que UNESCO (2003) define como salvaguarda del patrimonio cultural
inmaterial: el conjunto de practicas y expresiones que deben transmitirse, pero también
documentarse y difundirse, para garantizar su continuidad en el tiempo.

46



3.9 NARRATIVA

La entrevista a la sefiora Guadalupe Medel se llevo a cabo en
la sala de su casa, en la localidad de San José Huipana, un
espacio intimo y cotidiano que favorecio el desarrollo de la
conversacion. Desde el inicio, la informante mostro
entusiasmo y disposicion para compartir sus experiencias, lo
que permiti6 establecer un ambiente de confianza y apertura.

Ese ambiente resultd esencial para que sus palabras fluyeran

N e
FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO XV

seiiora  Guadalupe ~cocinando salsa de gastronomico, sino también su orgullo y carifio hacia la
molcajete

con naturalidad y reflejaran no solo su conocimiento

tradicion que representa, asi como sus anécdotas familiares
que respaldaban cada una de sus respuestas.
La entrevista se extendié durante toda una tarde, no solo daba respuestas claras, sino que también
las enriquecia con anécdotas y recuerdos personales. Cuando le preguntaba sobre una receta,
compartia una historia relacionada, demostrando que la cocina tradicional va mas alld de la
preparacion de alimentos, sino que es una manera de transmitir memoria e identidad.
El guion previamente elaborado sirvié como guia, aunque la flexibilidad en la dinamica permitio
ahondar en temas que ella consideraba relevantes. Mas que un simple cuestionario, la entrevista se
transformo en un didlogo enriquecedor en el que compartié recuerdos, anécdotas y reflexiones
sobre su vida, su familia y el papel que ha desempefiado como cocinera.
Aunque en ese momento no se prepararon platillos, la conversacion estuvo acompanada por la
evocacion constante de aromas, sabores y técnicas que forman parte de su cocina. Cabe destacar
que en experiencias previas ha sido posible degustar algunos de los platillos que ella elabora, lo
que otorga mayor sustento a las descripciones realizadas durante la entrevista.
El registro de sus palabras se hizo de forma textual, procurando conservar expresiones propias de
su habla cotidiana, ya que estas son parte fundamental de su identidad cultural y del valor de la

tradicion oral.

47



La sefora Guadalupe Medel hacia mucho enfésis en su mole, cuando le pregunté dentro de la
entrevista cudl era su platillo mas preciado hablabla desu mole, receta de su mama, que a la vez
habia obtenido la receta de su mama, por lo que el mole de la sefiora Guadalupe es generacional.
“El mole es un platillo esencial en cada familia mexicana, este platillo ofrece el experimentar
diferentes versiones de este, favoreciendo el obtener una elaboracion distinta con pequefias
modificaciones lo cual brinde la identidad de una familia a través de un platillo tan generalizado y
a la vez tan unico.” Herndndez Adame, 1. M. (2023). El recetario de la cocina popular como
herramienta para salvaguardar la cocina tradicional de Michoacadn

Durante todo el proceso se respetaron principios éticos esenciales: el consentimiento informado,
la confidencialidad y el reconocimiento de su conocimiento como un patrimonio cultural
inmaterial.

Finalmente, el testimonio fue sistematizado y categorizado de acuerdo con los ejes propuestos en

el guion: biografia culinaria, transmision intergeneracional, técnicas de preparacion, ritualidad.

48



CONCLUSIONES

Al hacer este trabajo de investigacion, me di cuenta de lo poco que valoramos la cocina de nuestras
abuelas, no en el sentido de que pensamos que la comida es mala, porque sé que la mayoria de las
personas aprecian el sazon de sus abuelas, pero no nos hemos detenido lo suficiente a admirar el
proceso que conllevan sus platillos, tampoco nos hemos cuestionado de donde vienen las recetas,
la mayoria de estas memorizadas, generacionales, es mucho mas profundo, es la identidad de cada
familia.

Asi como la sefiora Guadalupe, hay muchas cocineras que hacen un arduo trabajo por salvaguardar
sus recetas familiares, por preservar el uso de técnicas ancestrales, y por heredar las tradiciones a
las generaciones que las continuaran, pero qué pasa con toda esa informacion, con las técnicas y
con el conocimiento de estas cocineras cuando no existe una organizacion que respalde la
informacion... al concluir con la entrevista a la Sra. Guadalupe me di cuenta de que la respuestas
estaba justo ahi, estd en nosotros como gastrondmos salvaguardar la infromacion de nuestras
familias, es nuestro patrimonio y es nuestra herencia, cada familia tiene recetas tinicas y formas
unicas de prepararlas, todo esto deberia estar documentado y quién mejor que cada uno de
nosotros.

Con el tiempo hemos aprendido a admirar y a apreciar la cocina tradicional, a cocineras
tradicionales como Juana Bravo de Angahuan, Rosalba Morales Bartolo de San Jerénimo
Purenchécuaro, Maria Inés Dimas Carlos de Santa Fe de la Laguna, y Victoria Gonzalez Chéavez
de Apatzingdn. Y las apreciamos como guardianas del patrimonio cultural y la identidad
gastronémica de México, poseedoras de conocimientos ancestrales transmitidos por generaciones
para elaborar platillos que forman parte de la vida cotidiana y ceremonial, pero ;Qué pasa entonces
con nuestras abuelas, tias, sefioras de las fondas que tienen recetas y técnicas ancestrales, y que se
han encargado de recrear sus recetas paraque mas personas las consuman?

La sefiora Guadalupe Medel Tapia, es mi abuela paterna, creci comiendo sus corundas, uchepos,
salsas, enchiladas, pambazos, atole de leche, atole, tamales, pozole... La lista es larga, todos sus
platillos y sabores han quedado marcados en mi y estoy segura de que en mis primos, tios y
hermanos también, pero qué pasara con el legado gastronomico de mi abuelita cuando ella ya no
esté, quién va a recrear sus recetas con el mismo sazon, serd posible que su legado sea transmitido

si no es documentado.

49



La sefiora Guadalupe Medel Tapia, mi abuela paterna, forma parte de ese grupo de mujeres que,
sin buscar reconocimiento, han dejado huella en nuestras memorias a través del sabor, la respuesta
no estd Unicamente en instituciones, organizaciones o reconocimientos oficiales, sino en la
conciencia individual y colectiva que debemos asumir quienes estudiamos, practicamos o
simplemente amamos la gastronomia. Es nuestra responsabilidad rescatar, valorar y documentar
esos saberes antes de que se desvanezcan con el paso del tiempo. La cocina tradicional no solo
representa una forma de preparar alimentos, sino un lenguaje que comunica la historia, la
cosmovision y el sentir de un pueblo. Cada receta guarda un significado simbolico, un recuerdo,
una emocion, una historia de vida. En el caso de mi abuela, sus platillos son testimonio de su
esfuerzo, de su experiencia, de su creatividad y de su amor por su familia.

El valor de esta investigacion radica precisamente en reconocer a las cocineras que, sin buscar
reconocimiento, mantienen vivas las costumbres que dan identidad a sus comunidades. A través
de la observacion, la entrevista y la convivencia con la sefiora Guadalupe, fue posible constatar
que la cocina tradicional es una herencia viva, que se transmite con la palabra, con la practica y
con ¢l corazon. Su conocimiento no esta escrito en libros ni recetarios, sino en la memoria, en la
repeticion constante y en la ensefanza cotidiana. Este proceso de transmision oral y préctica ha
permitido que las recetas sobrevivan al paso de los afios, aunque también las vuelve vulnerables a
desaparecer si no se documentan ni se comparten.

Al mismo tiempo, su labor nos ensefla que la cocina no es una préctica estatica, sino dinamica: se
adapta, se transforma, pero mantiene su esencia a través del respeto por los ingredientes, las
técnicas y los significados.

En este sentido, la cocina tradicional michoacana reconocida por la UNESCO como Patrimonio
Cultural Inmaterial de la Humanidad se sostiene gracias al esfuerzo de esas mujeres que, desde sus
hogares, contintian preparando los mismos platillos que alimentaron a generaciones pasadas. Por
lo tanto, este reconocimiento no debe limitarse a las figuras més visibles o galardonadas; debe
extenderse también a todas aquellas cocineras anonimas.

Reflexionar sobre la cocina de mi abuela me hizo entender que preservar la gastronomia tradicional
no significa tnicamente reproducir las recetas, sino comprender el contexto que las rodea: los
ingredientes locales, las costumbres familiares, los rituales y las emociones que se entretejen en
cada preparacion. La cocina es, en si misma, una manifestacion cultural compleja donde se

mezclan el pasado y el presente, lo sagrado y lo cotidiano, lo individual y lo comunitario.

50



Como gastronomos, tenemos el compromiso ético y cultural de salvaguardar este patrimonio
inmaterial. Documentar las recetas familiares, registrar las técnicas tradicionales y reconocer el
valor simbolico de cada preparacion es una forma de contribuir a la preservacion de nuestra
identidad.

Dentro del desarrollo de esta investigacion, tuve la oportunidad de preparar mole junto con mi
abuela, la sefiora Guadalupe Medel Tapia. Esta experiencia fue mas que una simple practica
culinaria; se convirtié en un ejercicio de observacion, aprendizaje y revaloracion de los saberes
tradicionales. Durante la preparacion del platillo, pude apreciar la complejidad de los procesos, la
precision con la que selecciona los ingredientes, la paciencia en cada paso y el conocimiento
empirico que guia sus decisiones, conocimiento adquirido a lo largo de los afios y transmitido de
manera oral.

A través de esta vivencia, entendi que la transmision de conocimientos gastrondmicos ocurre en
espacios cotidianos y afectivos, donde el aprendizaje se da de manera natural, sin formalidades
académicas, pero con una profundidad cultural invaluable. Esta practica me permitié reconocer la
importancia de documentar no solo las recetas, sino también los procesos y las emociones que las

acompafian, ya que en ellos reside el verdadero valor de la cocina tradicional.

51



Introduccion y acercamiento al mole, historia y tradicion.

Al realizar esta investigacion comprendi que la cocina tradicional es mucho mas que recetas y
técnicas: es historia, identidad y memoria. Me di cuenta de lo poco que nos involucramos en
aprender las rceetas y técnicas tradicionales de las mujeres de nuestra familia que sin tener un
reconocimiento oficial, conservan y comparten saberes que forman parte de nuestro patrimonio.
A lo largo del trabajo entendi que preservar la cocina tradicional no solo significa preparar los
mismos platillos, sino también reconocer el esfuerzo, el amor y la dedicacion que hay detras de
cada uno. Asi como conocer el proceso de primera mano, es por eso que preparé uno de los
platillos mas preciados para mi abuela, el mole, su receta.

Durante el proceso, tuve la oportunidad de cocinar junto a mi abuela, la sefiora Guadalupe Medel
Tapia. Més que preparar una receta fue llenarme de conocimientos con un significado mas
profundo. Aprender de ella me hizo ver que su conocimiento, basado en experiencia, en la practica
diaria y en el deseo de mantener vivas las tradiciones de nuestra familia, me llevo a entender que
la mejor forma de salvaguardar estas recetas es documentarlas, compartirlas y valorarlas como
parte de nuestra herencia cultural.

Este trabajo también me hizo reflexionar sobre la importancia de reconocer a todas las cocineras
tradicionales, tanto a las que cuentan con una certificacion como a las que no. No se trata de
hacer una diferencia entre unas y otras, sino de entender que todas, desde sus espacios y
experiencias, aportan al mismo proposito: conservar la identidad gastrondmica de México. La
certificacion no define el valor de una cocinera, aunque si lleva su conocimiento a otras partes
del mundo y también dentro de nuestro pais e impulsa la cocina mexicana lo hace su entrega, su
conocimiento y su amor por mantener vivas las tradiciones.

La sefiora Guadalupe, como muchas otras mujeres, pertenece a ese grupo de cocineras que, sin
conta con reconocimiento goburnamental, han dejado huella a través del sabor y la memoria. Su
cocina es testimonio de su vida, de su entorno y de su historia. Por eso, es necesario seguir
reconociendo documentando el trabajo de todas ellas, para que pueda seguir transmitiendose de
generacion en generacion.

52



FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO XVIII Preparacion del
mole tradicional de la sefiora Guadalupe Medel

FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO XVII
Preparacion del mole en metate

FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO XIX
Chiles tostandose para la preparacion de mole

OTOGRAFIA POR ITZEL AL VARADO XVI
seiiora Guadalupe Medel moliendo el mole en el
metate

53



—tloliiese el SRl )

FOTOGRAFIA POR ITZEL ALVARADO XX Receta escrita a puiio y letra del mole tipico por
la sefiora Guadalupe Medel

54



Bibliografia

adn40. (s.f.). Platillos mexicanos que nacieron en un convento: el chile en nogada no es el unico.
Recuperado de https://www.adn40.mx

Animal Gourmet. (s.f.). Conventos, los laboratorios culinarios de la Nueva Esparia.
Recuperado de https://www.animalgourmet.com

AP News. (s.f.). La huella invisible de las monjas en la gastronomia mexicana. Recuperado de
https://apnews.com

Béez-Jorge, L. (2020). La gastronomia mexicana: un viaje por el tiempo y la cultura. Editorial
Universitario.

Bessiére, J. (1998). Local development and heritage: Traditional food and cuisine as tourist
attractions in rural areas. Sociologia Ruralis, 38(1), 21-34. https://doi.org/10.1111/1467-
9523.00061

Chilango. (s.f.). Historia de la gastronomia de conventos. Recuperado de
https://www.chilango.com

Conservatorio de la Cultura Gastronémica Mexicana. (2009). Expediente para la inscripcion
de la cocina mexicana en la Lista Representativa del Patrimonio Cultural Inmaterial de la
Humanidad.

Conservatorio de la Cultura Gastronomica Mexicana. (2015). La cocina tradicional mexicana:
Patrimonio de la humanidad.

Consulado General de México en Atlanta. (2018). Guia Distintivo Ven a Comer 2018.
Secretaria de Relaciones Exteriores.
https://consulmex.sre.gob.mx/atlanta/images/stories/content/prensa/2018/junio/Guia_Distintivo_

Ven_a Comer 2018.pdf

Diaz Mendiburo, A. (2019). Cocineras tradicionales de México: cultura, saberes y turismo.
Universidad Nacional Autonoma de México.

Desde la Fe. (2019, 9 de septiembre). La cocina conventual, la base de la gastronomia
mexicana. Por Alejandro Feregrino. Recuperado de https://desdelafe.mx

Desde la Fe. (2023, 1 de marzo). 5 platillos que le debemos a las monjas. Recuperado de
https://desdelafe.mx

Desde la Fe. (2023, 1 de marzo). Historia de los dulces mexicanos y su relacion con los
conventos. Recuperado de https://desdelafe.mx

55


https://doi.org/10.1111/1467-9523.00061
https://doi.org/10.1111/1467-9523.00061
https://consulmex.sre.gob.mx/atlanta/images/stories/content/prensa/2018/junio/Guia_Distintivo_Ven_a_Comer_2018.pdf
https://consulmex.sre.gob.mx/atlanta/images/stories/content/prensa/2018/junio/Guia_Distintivo_Ven_a_Comer_2018.pdf

Heisenberg, A. (2016). Sabores y tradiciones: historia culinaria de México. Fondo de Cultura
Econdmica.

El Sol de Morelia. (2024, 14 de marzo). Platillos tradicionales que inventaron las monjas. El
Sol de Morelia. Recuperado de https://www.elsoldemorelia.com.mx

Fundacion Herdez. (s.f.). Comida prehispanica: riqueza culinaria.
https://fundacionherdez.com/comida-prehispanica-riqueza-culinaria/

Gomez-Pompa, A. (2017). Resistencia cultural y la cocina antigua. Revista de Antropologia y
Cultura, 54(2), 75-89.

Kiosco de la Historia. (s.f.). Cocina conventual. Recuperado de https://kioscodelahistoria.com

Hernéndez, I. M. (2023). El recetario de la cocina popular como herramienta para salvaguardar
la cocina tradicional de Michoacdan. [Tesis de licenciatura].

Lopez, F. (2021). Del maiz a la mesa: la evolucion de la cocina mexicana. Ediciones del
Patrimonio.

Los Angeles Times. (s.f.). La huella invisible de las monjas en la gastronomia mexicana.
Recuperado de https://www.latimes.com

Mas de México. (s.f.). Sor Juana Inés y su cocina en el siglo XVII. Recuperado de
https://masdemexico.com

Martinez, R. (2018). Métodos de coccion en la cocina prehispanica. Journal of Ethnobiology.

Meéxico Desconocido. (s.f.). El anafre: la cocina ancestral mexicana. Recuperado de
https://www.mexicodesconocido.com.mx/el-anafre-la-cocina-ancestral-mexicana.html

Montes, M. C. (2020). Saberes, sabores y fogones: Las cocineras tradicionales en México.
Revista Iberoamericana de Viticultura, Agroindustria y Ruralidad, 7(21), 55-74.

Museo Amparo. (s.f.). Metate (apodo). Recuperado de
https://museoamparo.com/colecciones/pieza/2309/metate-apodo

Pilcher, J. M. (2012). ;Que vivan los tamales! La comida y la construccion de la identidad
mexicana. Fondo de Cultura Econémica.

Sistema de Informacion Cultural (SIC). (s.f.). La cocina tradicional mexicana. Secretaria de
Cultura. https://sic.cultura.gob.mx/ficha.php?table=gastronomia&table id=89

UNESCO. (2010). La cocina tradicional mexicana: una cultura comunitaria, ancestral y viva.
El paradigma de Michoacan. https://ich.unesco.org/es/RL/la-cocina-tradicional-mexicana-una-
cultura-comunitaria-ancestral-y-viva-el-paradigma-de-michoacn-00400

56


https://www.elsoldemorelia.com.mx/
https://fundacionherdez.com/comida-prehispanica-riqueza-culinaria/
https://www.mexicodesconocido.com.mx/el-anafre-la-cocina-ancestral-mexicana.html
https://museoamparo.com/colecciones/pieza/2309/metate-apodo
https://sic.cultura.gob.mx/ficha.php?table=gastronomia&table_id=89
https://ich.unesco.org/es/RL/la-cocina-tradicional-mexicana-una-cultura-comunitaria-ancestral-y-viva-el-paradigma-de-michoacn-00400
https://ich.unesco.org/es/RL/la-cocina-tradicional-mexicana-una-cultura-comunitaria-ancestral-y-viva-el-paradigma-de-michoacn-00400

APENDICE

Guidn de entrevista contestada

GUION DE ENTREVISTA CONTESTADA

1. (Como comenzo6 su relacion con la cocina?
“A muy temprana edad hija, yo creo tenia unos 11 anos, hacia tortillas, iba al molino,
desde poner el nixtamal, preparar la comida, en ese tiempo era en el fogon o una estufita
de petroleo, lo que tuviéeramos al alcance... Cocinabamos con manteca de cerdo, muy bien
sazonadito, porque era lo que uno miraba hacer a su abuelita y a su mama, era lo que iba
uno aprendiendo desde que ya no se quemaba, me decian no te quemes, aqui brinca la
manteca, aqui no te acerques tanto al fuego, todo lo aprendimos.”

2. (Recuerda quién le ensefi6 a cocinar y en qué contexto lo aprendié?
“Con mi abuelita aprendi, con mi mama terminé de aprender, yo las veia, pero no era lo
mismo ver que hacer, la prueba era cuando las tenias que hacer, yo me inspiraba
cantando, haciendo mis comidas, me quedaban muy buenas, mi mama tenia muy buen
sazon, hacia muy bueno de comer, pero aprendi muchas mads cosas de mi abuelita, vivi
mas con ella que con mi mama. También con mi suegra aprendi, fijandome como hacia,
aprendia uno de toda la gente, todo lo que miraba... Pero yo creo que ya hablando del
sazon ese no se enseinia, es muy personal de cada quién fijate que es la mano sabrosa, a mi

no me ensenaron de medidas, me decian que agarrara con la mano, de ahi la mano

sabrosa, saber en qué momento se lo pones... La diferencia la hace la mano

3. (A qué edad comenzd a cocinar y para quién suele hacerlo?
“Desde chiquitilla, nueve arios, ya sabia hacer muchas cosas, como ordeinar las chivas y
hacer la leche, también aprendi a matar los chivos, mi papa me enseiio a matarlos, los
pelaba y los partia porque al que le tocaba cuidar los chivos debia saber hacer todo lo
demas... Cocinaba para todos, mis hermanos, todos los que llegaban, luego me casé y
segui cocinando para mis hijos, mis suegros y mi esposo, luego tuve nueras y nietos y quise

’

seguir cocinando porque me gusta que todos coman...’

57



4,

(Ha sido parte de la produccion de los ingredientes, de la cosecha...?

“Si, siempre creci en la milpa cosechando, por eso me gusta tanto el campo Teniamos la

ventaja de que teniamos las calabacitas, aprovechabamos todo lo que habia en la tierra, los

elotes para los uchepos, el maiz pa los tamales... La tierra nos daba todo, lo que ocupaba lo

cortabamos y ya, los tecolotes, todo el tiempo de aguas teniamos todo para comer ... El campo

siempre nos ha dado todo, la casa colindaba a un ladito de la parcela. Cuando vivi con mi

abuelita teniamos un huertito en la parte de atrds”

5.

(Cuales son los platillos representativos de Michoacén que prepara?

“Ay pues los tamales, ya ves que los tamales hay de carne, de chile verde de chile rojo, el
pozole, la birria el mole, todo eso es muy representativo, el atole de agua, de leche, de
puscua, los chongos, los tamales de ceniza, corundas, tamales de vuelta y vuelta, chilito
de giiilota, el huitlacoche guisado, ora si que yo creo que todo lo que cocino es

1

michoacano...’

(Qué ingredientes y productos locales utiliza y por qué?

“Todo lo que este a mi alcance, me gusta mucho tener en mi jardin chiles, hierbas, todo lo
que me permita aromatizar y que este fresco, sigo cocinando las calabacitas de la loma, y
la flor de calabaza, los tecolotes, chiles secos y semillas, ahora si que utilizo de todo...
Mas antes teniamos animales, la vaca para hacer los quesos, las gallinas las mataba para

hacerlas carnitas, los pollos para el caldo...”

(Qué técnicas tradicionales utiliza y como las aprendié?

“El molcajete y el metate, no habia licuadora, cuando teniamos que hacer grandes
cantidades lo haciamos molcajete por molcajete, es fecha que me gusta nada mas usar el
molcajete, ahora aunque ya tengo no la uso, toda la vida el molcajete ha sido el que le da
sabor a lo que hagas, también aprendi a echar tortillas de maiz en la prensa, las de harina
les daba vuelta y vuelta en la mano, también aprendi a usar el molino, el fogon, también

aprendi a armar el nixtamal, todo lo aprendi de ver a mi abuelita, a mi mamd...”

58



8.

10.

11.

12.

(Como decide qué platillos preparar en ciertas fechas o contextos?

“A mi me gusta mucho hacer mole para ocasiones especiales, cuando mis hijos se casaron
les hice mole a todos, depende también de que nos dé la temporada...Qué animales
tenemos en ese momento..."

(Qué significa para usted mantener estas recetas vivas?

“De un mismo guiso, poder hacer variaciones, saber que le quieres agregar o que le quitas
pa la proxima, recordar como le quedaba a mi mama y tartar de recrear el sabor de sus
comidas, que todos se sienten a comer las tortillas reciéen hechas, saber que estan

’

disfrutando algo que yo hice y que llevo haciendo desde hace vario tiempo ya...’

(Ha ensefiado a alguien més a cocinar estos platillos?

“Ensenié a todas mis nueras, cuando se casaron las jalé conmigo a la cocina para que
vieran como se preparaban, algunas me aprendieron mas cosas que las otras, también he
cocinado con mis nietos, y a mis hijas les enserié todo lo que saben...Yo trato de enseriar,

espero que hayan aprendido”

(Ha escuchado del reconocimiento de la UNESCO? ;Qué piensa?

“Si, me parece algo muy bueno e importante que se reconozca a las mujeres cocineras y a
sus recetas, porque son conocimientos de hace muchos afios que siempre quedara
protegido, y que mas personas tendran acceso a él... Es una cultura muy buena muy
interesante para las nuevas generaciones, es una herencia, un legado de cultura
gastronomica muy antigua pero muy vigente al mismo tiempo, mientras lo sigan

1

haciendo...’

(Contribuye usted a preservar esa cocina reconocida como patrimonio?

“Pues yo pienso que si, porque es algo muy valioso seguir replicando las recetas que me
ha enseriado mi abuelita, mi mamad, y siento que es una manera de honrar lo bonito que
era cocinar con ellas, ademas sigo utilizando ingredientes que ellas usaban, y el molcajete

fue un regalo de mi mama cuando me casé, de cierta forma siguen presentes en mis recetas

59



¥ yo preservo eso como el patrimonio, una parte del... Me gusta que aprendan a hacer las

»
cosas

13. ;Ha sido invitada a ferias o actividades gastronomicas?
“Mi comadre Eloisa me invitaba a cocinar cuando tenia fiestas muy grandes aqui en
Huipana porque le gustaba mucho mi mole, cuando habia kermeses yo era la encargada
de hacer el pozole, y para recibir a los padres también me pedian que preparara yo la

’

birria y lo hacia desde cero...’

14. ;Cree que se necesita una certificacion oficial para ser cocinera tradicional?
“Pues yo creo que no se necesita una, yo cocino sin tenerla y sé que muchas sefioras

también lo hacen, puede haber cocineras sin certificacion y siguen siendo cocineras”

15. ;Su comunidad valora lo que usted hace al cocinar estos platillos?
“Al menos las personas que los han comido si, tengo conocidos que me han pedido la
receta o que me piden ayuda como consejos para hacerlos, siempre me agradecen, me
dicen que estd muy rico, yo pienso que es una forma en la que mi comunidad lo agradece,
pero mi familia me hace sentir muy valorada cuando cocino, siempre les gusta lo que

hago”

16. ;Ha usado redes sociales o visto a otras mujeres compartir cocina tradicional?
“Si, si me gusta mucho ver recetas de otras cocineras para tomar ideas, como donia
Angela, o luego me salen en YouTube y pe pongo a ver videos para hacer y ya veo que le

pongo o que le quito... si algo no me gusta no lo hago... Pero disfruto mucho ver videos”

17. ;Estas nuevas formas ayudan a valorar mas la cocina tradicional?
“SI, porque ya es un legado que queda ahi para siempre, se guardan no solo las recetas
porque una cosa es saber cuanto lleva, pero ver como la preparan es lo que realmente te
ayuda a aprender, valoramos mas cuando vemos el esfuerzo que hay detras de los

’

alimentos, cuando sabemos que toma tiempo preparar hasta sabe mds bueno.’

60



18. ;Qué le gustaria que las nuevas generaciones aprendieran de su cocina?
“Me gustaria mucho que aprendieran a hacer mi mole, desde cero, con todos los pasos
que deben seguirse, desde tostar los chiles un dia antes y dejarlos remojando para molerlos
en el metate, creo que esta receta de todas las que hago es la que tiene mas valor para mi,
pues es el mole que mi mama aprendio a hacer de mi abuelita, y fue el que yo aprendi a
hacer desde que estaba chiquilla, tienen mucho sabor y es una friega hacerlo si se muele

’

en el metate, pero es como queda mds rico...’

61



	REPOSITORIO PORTADA
	tesina.ial

